
opusdei.org

Verso il centenario
(6): Il lavoro,
condizione naturale
dell’essere umano

Una riflessione sul valore
spirituale del lavoro,
condizione iniziale e vocazione
naturale di ogni essere umano.

01/10/2025

Se ripercorriamo la traiettoria
storica dell’umanità, ci sorprende
vedere come il lavoro abbia subito
una grande evoluzione nel corso dei
secoli. Solo 12.000 anni fa i nostri



antenati – fino ad allora dediti alla
caccia e alla raccolta – iniziarono a
coltivare la terra. Pure l’allevamento
si perfezionò progressivamente,
diventando sempre più produttivo.
Lo sviluppo di strumenti meccanici,
dapprima rudimentali e poi via via
più complessi, trasformò
l’artigianato, l’agricoltura, l’edilizia e
la produzione tessile. L’energia, che
all’inizio dipendeva dagli elementi
naturali e dalla forza degli animali o
degli stessi esseri umani, è stata
sostituita a partire dalla seconda
metà del XVIII secolo dalle macchine
a vapore e successivamente dai
motori a combustione interna e dai
sistemi di propulsione a reazione.
L’avanzamento della scienza ha reso
possibili la scoperta e l’uso
dell’elettricità, la trasmissione delle
onde elettromagnetiche e il controllo
dell’energia nucleare. Nel corso del
XX secolo la tecnologia è entrata in
modo generalizzato nel mondo del
lavoro. Negli ultimi decenni, i



microprocessori hanno facilitato
l’elaborazione delle informazioni e il
controllo delle macchine. È cambiato
il modo di costruire, di spostarsi, di
comunicare, di insegnare e di
apprendere. È cambiato – e
continuerà a cambiare – il nostro
modo di lavorare.

Esiste qualcosa di stabile in mezzo a
questo sviluppo costante? Che cosa
definisce, in termini antropologici, il
lavoro umano al di là di tutti questi
cambiamenti? A differenza degli altri
esseri viventi, l’essere umano non
lavora solo per soddisfare i propri
bisogni fondamentali – come la
sopravvivenza, l’alimentazione o la
riproduzione – ma è anche capace di
pianificare il futuro, trasformare
l’ambiente secondo le proprie
necessità vitali, creare opere d’arte e
trasmettere conoscenze alle
generazioni successive, rendendo
possibile il progresso. Il lavoro, in
definitiva, ci fa rimanere vivi.



Tuttavia, nel mondo antico – sia nella
cultura greco-romana sia in altre
tradizioni extrabibliche – il lavoro
non godeva di una particolare
dignità. Lo si collegava piuttosto a
una dimensione servile, propria di
una condizione umana faticosa e
subordinata. La vera pienezza della
vita si collegava all’ozio, inteso come
possibilità di dedicarsi ai piaceri
intellettuali, come la filosofia, o a
varie forme di svago e di edonismo.
Forse a causa di questa concezione di
fondo, alcune correnti dell’ascetismo
cristiano finirono per considerare il
lavoro, nei secoli successivi, come un
semplice mezzo per restare occupati,
quasi un rimedio contro i pericoli
dell’ozio e della fantasia.

La filosofia moderna e
contemporanea ha spesso riflettuto
sul rapporto tra l’essere umano e la
tecnica, spesso oscillando tra due
estremi: da un lato, l’ottimismo di chi
confida che la storia ci condurrà a



conquiste sempre maggiori, fino a
superare il lavoro grazie alla
completa sostituzione dell’uomo con
la macchina; dall’altro, un
pessimismo catastrofista, di chi teme
che un progresso tecnico-scientifico
fuori controllo finisca per provocare
la distruzione dell’umanità e del
pianeta che la ospita.

Com’è noto, la teologia e il Magistero
della Chiesa hanno riflettuto
ampiamente sul lavoro,
concentrandosi soprattutto sulle sue
dimensioni etiche e morali, e così
hanno dato origine alla Dottrina
Sociale della Chiesa. Molto meno
sviluppata è stata, invece, la
riflessione sul valore spirituale del
lavoro. Non è frequente trovare
autori o documenti che parlino del
dinamismo che il lavoro racchiude
nella vita spirituale cristiana: del
lavoro come luogo di dialogo tra Dio
e l’uomo, come spazio per l’annuncio
del Vangelo e la costruzione del



Regno di Dio. Questa è la ragione per
cui la predicazione di san Josemaría
Escrivá desta oggi un interesse
particolare. Infatti, il fondatore
dell’Opus Dei ha insegnato che il
lavoro – e, per estensione, la vita
ordinaria – è un luogo di incontro
con Dio e l’ambito in cui la maggior
parte delle persone possono cercare
la santità. Il lavoro genera una rete
di relazioni umane che favoriscono
l’apostolato cristiano e costituisce la
materia da santificare per rendere
più cristiana – e quindi più umana –
la società in cui viviamo. In realtà, si
può parlare di una vocazione
specifica alla santità nel e attraverso
il lavoro. La prossimità del
centenario della fondazione
dell’Opus Dei (1928-2028) offre
un’occasione propizia per riscoprire
l’attualità di questo messaggio e
valorizzarne il contributo alla
missione della Chiesa e alla vita
sociale, in un mondo in cui forme di



lavoro sempre nuove plasmano il
presente e orientano il futuro.

Benedizione, non castigo

Chi si avvicina agli insegnamenti del
fondatore dell’Opus Dei rimane
spesso sorpreso dalla sua insistenza
nel sottolineare la dignità del lavoro,
una dignità che egli colloca già nel
contesto della creazione, prima del
peccato di Adamo:

«Fin dal 1928 vado predicando che il
lavoro non è una maledizione, non è
un castigo del peccato. Nel libro della
Genesi si parla di codesta realtà già
prima della ribellione di Adamo
contro Dio (cfr Gn 2, 15). Secondo il
piano divino, l'uomo avrebbe dovuto
lavorare comunque, per cooperare al
compito immenso della
creazione» (Amici di Dio, n. 81).

«Sappiatelo bene: quest'obbligo non
è sorto come conseguenza del
peccato originale, e tanto meno è una



scoperta moderna. Si tratta di un
mezzo necessario che Dio ci affida
sulla terra, dando ampiezza ai nostri
giorni e facendoci partecipi del suo
potere creatore, affinché possiamo
guadagnare il nostro sostentamento
e, nello stesso tempo, raccogliere 
frutti per la vita eterna (Gv 4, 36): 
l'uomo nasce per lavorare, come gli
uccelli per volare (Gb 5, 7)» (Amici di
Dio, n. 57).

Il lavoro è, dunque, la condizione
iniziale e la vocazione naturale di
ogni essere umano: «Il lavoro è la
prima vocazione dell’uomo, è una
benedizione di Dio, e si sbagliano,
purtroppo, quelli che lo considerano
un castigo. Il Signore, il migliore dei
padri, ha collocato il primo uomo nel
Paradiso, «ut operaretur» — perché
lavorasse» (Solco, n. 482).

Per comprendere il senso e il valore
del lavoro non bisogna partire dal
peccato e dalle sue conseguenze, ma



dall’immagine di Dio impressa in
ogni essere umano. La nuova
fondazione a cui san Josemaría si
sentì chiamato a dare vita nella
Chiesa ha proprio come missione
quella di ridar valore alla dignità
originaria del lavoro:

«Certo, figlie e figli miei, venendo
all’Opus Dei e operando così, non
abbiamo fatto altro che ricordare che
Dio ha voluto che amassimo il lavoro.
Quando la Scrittura narra la
creazione del primo uomo, ci
racconta che Jahvè prese l’uomo e lo
mise nel giardino dell’Eden, ut
operaretur, perché lavorasse (cfr. Gen
2,15). Dopo il peccato, permane la
stessa realtà del lavoro, unita – a
causa di quel peccato – al dolore, alla
fatica: mangerai il pane con il sudore
della tua fronte (cfr. Gen 3,19), si
legge nella Genesi. Non è un qualcosa
di accidentale il lavoro, ma è legge
per la vita dell’uomo» (Lettera 14, n.
3. Traduzione nostra).



In effetti, si tratta di “ricordare” ciò
che certe letture della Genesi
potrebbero aver trascurato: il lavoro
non è una punizione, ma una
benedizione. I nostri primi genitori
non ricevettero da Dio un semplice
ordine né un compito servile, ma una
vera benedizione: «Dio li benedisse e
Dio disse loro: "Siate fecondi e
moltiplicatevi, riempite la terra e
soggiogatela, dominate sui pesci del
mare e sugli uccelli del cielo e su ogni
essere vivente che striscia sulla
terra"» (Gen 1,28). Nulla è più lontano
dallo spirito biblico che considerare
il lavoro come una maledizione.
Dopo il peccato di Adamo, l’uomo
continua a essere il “coltivatore” e il
“custode” della terra, proprio come lo
ha voluto il Creatore, anche se ora la
sua fatica è segnata dallo sforzo,
dalla precarietà e dall’insicurezza.
Pur essendo esposto al rischio del
peccato – come mostra l’episodio
della torre di Babele (cfr. Gen 11,1-9)
– con un lavoro attento e accurato



l’essere umano può rendere culto a
Dio: costruisce altari, realizza l’arca
dell’alleanza, edifica il Tempio di
Gerusalemme.

Finché ci saranno uomini sulla
terra

L’originalità del lavoro come
dimensione esistenziale che
accompagna la vita di ogni persona,
come pure la diversità delle forme in
cui si manifesta l’attività umana,
portano san Josemaría a formulare
due considerazioni fondamentali. La
prima è che la vocazione alla santità
in mezzo al mondo, con cui Dio
chiama ogni persona dell’Opus Dei,
deve includere, in qualche modo, la
vocazione professionale e umana che
ciascuno già esercita o si prepara a
esercitare:

«Convincetevi che la vocazione
professionale è parte essenziale,
inseparabile, della nostra condizione
di cristiani. Il Signore vi vuole santi



nel posto in cui siete, nella mansione
che vi siete scelta per il motivo che vi
è parso più opportuno: tutte mi
sembrano buone e nobili — se non si
oppongono alla legge divina — e
suscettibili di essere innalzate al
piano soprannaturale, cioè inserite
nella corrente d'Amore che
caratterizza la vita di un figlio di
Dio» (Amici di Dio, n. 60).

In secondo luogo, data la ricchezza e
la diversità delle forme che assume il
lavoro umano e delle circostanze
concrete della vita ordinaria, una
chiamata alla santità nel e attraverso
il lavoro implica – quasi come
conseguenza naturale – una
chiamata universale alla santità.

Il cammino proposto dalla nuova
fondazione è destinato a durare fino
alla fine dei tempi, perché – come
scrive san Josemaría – ci saranno
sempre sulla terra uomini e donne
che lavorano: «Pertanto, l’Opera



esisterà finché ci saranno uomini
sulla terra» (Lettera 3, n. 92).

Certo, l’universalità della chiamata
alla santità ha come fondamento
teologico il sacramento del battesimo
e non il lavoro. Difatti, è il battesimo
a configurare il credente con Gesù
Cristo, invitandolo a portare a
compimento tale identificazione con
lui lungo tutta la vita. Tutti i membri
del Popolo di Dio – ministri ordinati e
laici, religiosi e consacrati, uomini e
donne, sani e malati – sono chiamati
a tendere alla perfezione cristiana.

Tuttavia, il fatto di aver compreso
che quella santità poteva essere
cercata nell’esercizio del lavoro e
nella vita ordinaria (cfr. Lettera 3, n.
2), permise al fondatore dell’Opus
Dei di mostrare che tale universalità
era, in pratica, accessibile a tutti. Si
aprivano così – affermava – i
cammini divini della terra (cfr. È
Gesù che passa, n. 21; Amici di Dio, n.



314), perché ogni lavoro e ogni
attività quotidiana possono diventare
luogo di incontro con Dio (cfr. Amici
di Dio, nn. 149, 208).

Ecco due testi particolarmente
significativi:

«Figli miei, andate dappertutto. Dove
una persona onesta può vivere, là
troveremo aria per respirare. Lì
dobbiamo stare con la nostra gioia,
con la nostra pace interiore, con il
nostro desiderio di portare le anime
a Cristo. In quali luoghi? Dove si
trovano gli intellettuali? Sì, dove si
trovano gli intellettuali. Dove si
trovano coloro che lavorano in
attività manuali? Sì, dove si trovano
coloro che lavorano in attività
manuali. E tra questi lavori, qual è il
migliore? Vi dirò come altre volte: ha
più valore quel lavoro che si fa con
più amore di Dio. E voi, quando
lavorate e aiutate il vostro amico, il
vostro collega, il vostro vicino in



modo che non se ne accorga, lo state
curando; siete Cristo che guarisce,
siete Cristo che convive senza
infastidirvi verso chi ha bisogno di
salute, come può capitare anche a
noi prima o poi» (Tertulia al Teatro
Coliseo, Buenos Aires, 23-VI-1974.
Traduzione nostra).

«Ti sembra una pazzia di poco conto
dire che in mezzo alla strada si può e
si deve essere santi? Che può e deve
essere santo chi vende gelati da un
carrettino, e la colf che passa la
giornata in cucina, e il direttore di
una banca, e il professore
universitario, e chi lavora nei campi,
e il facchino che trasporta valigie
sulle spalle…? Tutti chiamati alla
santità!»

(Tertulia a São Paulo, 30-V-1974, cit.
in S. Bernal, Mons. Josemaría Escrivá
de Balaguer. Appunti sulla vita del
Fondatore dell’Opus Dei, Rialp,



Madrid 1977, p. 103. Traduzione
nostra).

Entrambi i testi – specialmente il
secondo – sviluppano l’universalità
della chiamata alla santità passando
in rassegna le diverse attività,
professioni e mestieri. Se ogni lavoro
onesto può essere santificato e
diventare luogo di incontro con Dio,
allora la chiamata alla santità è
universale come lo sono le
innumerevoli sfaccettature del
mondo del lavoro, vissute da uomini
e donne di ogni tempo.

La convinzione di san Josemaría che
la nuova fondazione ispiratagli
dovesse durare nel tempo, si fonda
su una certezza semplice ma
profonda: poiché lavorare è la
condizione naturale dell’essere
umano, la santificazione del lavoro
sarà sempre possibile, perché sarà
sempre possibile amare e vivere alla



presenza di Dio nel contesto della
vita ordinaria.

Il cammino che egli propone non è
un adattamento per i laici di altre
forme di testimonianza cristiana che,
in virtù di una consacrazione
specifica o di voti canonici, esigono
una dedizione totale alla preghiera
contemplativa e diverse forme di
separazione dal mondo. San
Josemaría sa di rivolgersi a persone
che saranno immerse nelle attività
secolari. Anche loro – uomini e
donne – possono raggiungere vette di
intensa vita di preghiera e di unione
con Dio. Lo suggerisce, ad esempio,
l’uso insistente dell’aggettivo 
contemplativo e l’espressione 
contemplativi in mezzo al mondo (cfr.
Solco, n. 497; Forgia, nn. 738, 740),
con cui si riferisce alla vita ordinaria
di chi lavora. La stessa profondità di
preghiera a cui aspira un religioso
contemplativo, seguendo uno stile di
vita ritirato dal mondo, deve poterla



raggiungere anche un operaio, una
madre di famiglia, una ricercatrice
scientifica o un artista:

«Suscitando in questi anni la sua
Opera, il Signore ha voluto che non
sia mai più ignorata o dimenticata la
verità che tutti devono diventare
santi e che alla maggior parte dei
cristiani spetta diventarlo nel
mondo, nel lavoro quotidiano.
Pertanto, l’Opera esisterà finché ci
saranno uomini sulla terra. Avverrà
sempre che persone di ogni àmbito
lavorativo ricerchino la santità nel
proprio stato, professione o mestiere,
e siano anime contemplative nel bel
mezzo della strada» (Lettera 3, n. 92).

Il lavoro, luogo della missione

Gli esperti di sociologia del lavoro
affermano che circa un terzo dei
bambini che nascono oggi nei Paesi
sviluppati, in futuro avranno
impieghi che ancora non esistono: si
tratta di occupazioni che la dinamica



della vita sociale andrà delineando
nei prossimi anni, prima che essi
accedano al mercato del lavoro.
Nonostante queste rapide
trasformazioni che caratterizzano la
nostra epoca, siamo convinti che
l’insegnamento di san Josemaría
sulla santificazione del lavoro
mantenga piena attualità, perché
riguarda la persona che lavora, non
il tipo specifico di lavoro che svolge.

Il profilo spirituale che il fondatore
dell’Opus Dei ha tracciato nella sua
predicazione per i cristiani immersi
nelle realtà del mondo fornisce, di
fatto, risposte chiare a non poche
delle incertezze che oggi ci troviamo
ad affrontare.

Nel mondo contemporaneo, il lavoro
viene spesso percepito come un
ostacolo che impedisce di dedicare
tempo a sé stessi, alla famiglia o ai
propri interessi. La vita – la vera vita
– sembrerebbe cominciare solo



quando termina la giornata
lavorativa. Emblematica di questa
visione è l’opposizione tra weekdays
e weekend: i giorni lavorativi si
sopportano aspettando l’arrivo del
fine settimana; i lunghi mesi di
lavoro si affrontano nell’attesa del
sollievo rappresentato dalle vacanze.
Anche chi vive con impegno la
propria fede cristiana tende a
pensare che solo dopo aver
terminato il lavoro potrà dedicarsi
agli altri, partecipare a iniziative
apostoliche, raccogliersi in preghiera
o coltivare la vita interiore.

Sebbene questa percezione abbia un
fondo di realismo – sia perché il
lavoro effettivamente richiede tempo
ed energie che non possono essere
dedicate ad altre attività, sia perché
l’esperienza di molti lavoratori si
svolge in condizioni indegne della
persona umana – la conclusione
implicita è che la vita spirituale, la
relazione con Dio e l’attenzione al



prossimo fioriscano unicamente al di
fuori dell’ambito lavorativo, in spazi
separati dalla vita ordinaria. Le
stesse città sembrano rafforzare
questa logica, spingendo i loro
abitanti a cercare luoghi alternativi
di svago, raccoglimento e senso.

Tuttavia, in continuità con il Vangelo
– Gesù predicava sia nelle città sia
nelle campagne, lavorava con le sue
mani e conosceva bene i contesti del
lavoro umano – la predicazione di
san Josemaría non condivideva
questa visione. Al contrario,
promuoveva con decisione l’unità di
vita e la santificazione di ciò che è 
quotidiano: si incontra Dio
nell’esercizio della propria attività
giornaliera; il lavoro non solo non
impedisce la preghiera, ma può
diventare esso stesso preghiera;
trova posto sull’altare, accanto
all’Eucaristia. L’impegno cristiano,
l’apostolato e la crescita umana e
spirituale della società si realizzano,



molte volte, proprio attraverso il
lavoro.

Ciò non significa che questi obiettivi
non possano essere perseguiti anche
al di fuori del contesto lavorativo –
esperienza che tutti conosciamo. Ma
ci dice che il lavoro non ostacola la
vita e la missione dei cristiani; anzi,
per molti è un luogo naturale in cui
questa vita e questa missione si
esprimono e si alimentano.

Molti dei nostri contemporanei
vedono nel lavoro uno specchio in
cui proiettare la propria immagine,
trasformando l’impegno
professionale in una forma di
autoaffermazione. I successi
lavorativi diventano il biglietto da
visita davanti al mondo, come prova
del valore del proprio io. Al
contrario, gli insuccessi non solo
rattristano, ma possono arrivare ad
annientare la persona.



Quando il lavoro è concepito come lo
spazio privilegiato per
l’autoaffermazione personale,
facilmente si trasforma in qualcosa
che viene “venerato”, fino a
diventare ciò per cui si è disposti a
“sacrificare” molte cose: il tempo, la
salute, le relazioni umane. A quel
punto, il lavoro – in modo
consapevole o inconsapevole –
diventa un idolo. E questo idolo
siamo in realtà noi stessi.

Perfino gli strumenti tecnologici, se
non vengono orientati al servizio
degli altri e al bene comune, possono
trasformarsi in idoli. Non è un caso
che un recente documento della
Santa Sede, la nota Antiqua et nova
(2025), dedicata all’intelligenza
artificiale, metta in guardia proprio
da questo rischio. Veniamo messi in
guardia rispetto alla tentazione di
riversare in queste tecnologie le
nostre aspettative più profonde – il
desiderio di relazioni, di certezze, di



sicurezza – poiché ciò equivale a
trasformarle in un idolo tecnologico
(cfr. Antiqua et nova, n. 105).

Lungi da questa visione idolatrica,
una concezione coerente del lavoro –
come quella proposta dal Vangelo e
che san Josemaría ha saputo
rileggere e trasmettere nel nostro
tempo – ci aiuta a mantenere chiaro
il vero ordine dei fini dello sforzo
umano: dare gloria solo a Dio, servire
il prossimo, promuovere il bene della
società. Ma implica anche accettare il
sacrificio della croce, confidando
prima di tutto in Dio piuttosto che
nelle sicurezze umane.

L’insistenza con cui il fondatore
dell’Opus Dei esortava a lavorare
bene – con competenza,
professionalità, evitando la
superficialità e le soluzioni
approssimative – non era soltanto
una condizione necessaria per offrire
il lavoro a Dio come sacrificio



gradito, ma racchiude anche una
forza trasformatrice capace di sanare
molti mali del nostro tempo.

In un’epoca in cui la fretta prevale
sulla riflessione, l’ossessione di
ottenere risultati a ogni costo
compromette la professionalità e il
rispetto delle procedure e delle leggi,
e dove la paura e l’emotività
sostituiscono spesso l’analisi serena e
ragionata dei fatti, la chiamata al
lavoro ben fatto – anche se richiede
impegno e tempo – si presenta come
un invito provvidenziale. In
quest’ottica, successo e fallimento
assumono un significato diverso.

La competenza, la professionalità e
lo studio proteggono non solo dagli
errori, ma anche dal rischio di
arrecare danno agli altri e dallo
spreco delle risorse. Educare le
persone a lavorare bene è, senza
dubbio, uno dei più grandi servizi
che si possa rendere non solo alla



società, ma anche alla Chiesa, che
non è esente dal rischio del
clericalismo quando mancano le
competenze o vi è una conoscenza
insufficiente della realtà e delle
dinamiche del mondo.

Infine, aver presentato il lavoro
umano come partecipazione
all’opera della creazione e della
redenzione – un’idea ricorrente negli
scritti di san Josemaría – offre una
visione profondamente equilibrata
del progresso. Si tratta di riconoscere
nella tecnica un’espressione legittima
della creatività e della dimensione
spirituale dell’essere umano, creato a
immagine e somiglianza di Dio.

Da questa prospettiva, il progresso
tecnico-scientifico e la promozione
della persona non devono essere
intesi come forze opposte. Tecnologia
ed etica, scienza e sapienza possono –
e devono – cooperare in armonia. La
vita cristiana non sostiene l’idea che



abbiamo bisogno di “meno scienza e
più umanità”, perché è proprio
attraverso la scienza e la conoscenza
che cresce anche l’umanità.

L’autonomia e la libertà con cui gli
uomini orientano il progresso – ci
direbbe san Josemaría – non sono
assolute, ma “filiali”: vissute da figli
di Dio consapevoli della propria
vocazione al servizio. Nel Regno di
Cristo, regnare significa servire. Per
questo, quando il lavoro è realmente
animato dalla carità e dallo spirito di
servizio, il progresso scientifico
diventa vero progresso umano.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/verso-il-
centenario-6-il-lavoro-condizione-

naturale-dellessere-umano/ (12/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/verso-il-centenario-6-il-lavoro-condizione-naturale-dellessere-umano/
https://opusdei.org/it-it/article/verso-il-centenario-6-il-lavoro-condizione-naturale-dellessere-umano/
https://opusdei.org/it-it/article/verso-il-centenario-6-il-lavoro-condizione-naturale-dellessere-umano/
https://opusdei.org/it-it/article/verso-il-centenario-6-il-lavoro-condizione-naturale-dellessere-umano/

	Verso il centenario (6): Il lavoro, condizione naturale dell’essere umano

