
opusdei.org

Verso il centenario
(5): Il lavoro, tra
creazione e
redenzione

Il lavoro umano, oltre a
cooperare al progetto divino
della creazione, partecipa
anche alla redenzione: assunto
da Cristo, può essere mezzo di
santificazione e di
trasformazione del mondo
quando è vissuto con carità e
spirito sacerdotale. Così, il
lavoro quotidiano diventa
offerta eucaristica e cammino
verso Dio.



02/09/2025

Creati a immagine e somiglianza di
Dio, l’uomo e la donna sono chiamati
a collaborare liberamente al disegno
del Creatore. Questa libertà, tuttavia,
fu messa alla prova fin dall’inizio e
cedette all’orgoglio e all’egoismo. Da
allora, continua a infrangersi a causa
del peccato lungo il corso della
storia. Ciò che il peccato divide,
degrada e ferisce, ha bisogno di
essere riconciliato, elevato e sanato.
Il mistero dell’umanità del Verbo, che
era presente fin dall’origine stessa
del piano creatore di Dio, ci viene
incontro nella storia della salvezza
come dono di misericordia e mistero
di morte e risurrezione.

Il lavoro umano partecipa delle due
dimensioni dell’unico piano salvifico
di Dio. L’articolo precedente metteva
in risalto la prima: attraverso il



proprio lavoro, l’essere umano
coopera al disegno divino di
condurre la creazione alla sua
pienezza. La triste esperienza del
peccato e le ferite inflitte alla nostra
condizione umana ci invitano ora a
considerare la seconda dimensione:
come il lavoro possa integrarsi nel
piano di salvezza.

Attività redenta e redentrice

Il Figlio di Dio, facendosi uomo,
redense tutto ciò che assunse (cfr.
Leone I, Lettera a Flaviano, DH 293).
Volle condividere l’esperienza del
lavoro e della vita ordinaria, facendo
sì che l’agire umano non solo
collaborasse al disegno creatore di
Dio, ma partecipasse anche all’opera
della redenzione. Infatti, poiché si
tratta di un unico progetto che tende
a una creazione rinnovata, con la
libertà redenta da Cristo, l’uomo e la
donna conducono la creazione verso
una pienezza che comporta anche il



riconciliare ciò che è diviso, il
riordinare ciò che è disperso, il
curare ciò che è ferito. Le
conseguenze del peccato sul lavoro
umano, infatti, non si limitano alla
fatica e al sudore (cfr. Gen 3,17-19); il
peccato può anche deformare il
senso del lavoro, trasformandolo in
strumento di egoismo e di orgoglio,
di sfruttamento e di violenza.
Tuttavia, poiché il lavoro è stato
assunto e redento da Gesù Cristo,
possiamo parlare anche qui, come
canta la Chiesa nel Preconio
pasquale, di una felix culpa: la
capacità di partecipare all’opera
della salvezza conferisce al lavoro
umano una dignità e un valore
ancora maggiori.

La costituzione Gaudium et spes del
Concilio Vaticano II osserva con
realismo che l’attività umana,
costantemente minacciata
dall’orgoglio e dall’amor proprio
disordinato, ha bisogno di essere



purificata e sanata dalla croce e dalla
risurrezione di Gesù Cristo (cfr. n.
37). Subito dopo, il documento dedica
un ampio e profondo sviluppo a
mostrare come l’attività umana si
elevi e si perfezioni nel mistero
pasquale. A partire dall’esempio
della vita di Gesù, comprendiamo
che la carità, che conduce gli esseri
umani alla santità, è anche la legge
fondamentale della trasformazione
del mondo (cfr. n. 38). Il lavoro
redento, in quanto lavoro in Cristo,
animato dal servizio e dalla carità,
diventa allora capace di rinnovare il
mondo per offrirlo a Dio purificato e
sanato. Il Concilio, inoltre, sottolinea
il valore delle piccole cose fatte per
amore: la legge dell’amore, che
costruisce la fraternità e trasforma
gli ambienti, le relazioni e il lavoro,
«non va ricercata unicamente negli
avvenimenti importanti, ma, prima
di tutto, nella vita
ordinaria» (Ibidem).



La predicazione di san Josemaría sul
lavoro, iniziata già prima del
Concilio, si colloca in questa stessa
prospettiva. È la carità di Gesù Cristo
e la grazia del suo mistero pasquale a
conferire al lavoro un valore
salvifico, trasformandolo in opera di
Dio. È l’amore che salva, che dà
grandezza a ciò che sembra piccolo:

«[Il Lavoro umano], anche quando
può sembrare umile e insignificante,
contribuisce a ordinare in senso
cristiano le realtà temporali —
manifestando la loro dimensione
divina — e viene assunto e
incorporato nell'opera mirabile della
Creazione e della Redenzione del
mondo. In tal modo il lavoro viene
elevato all'ordine della grazia e si
santifica: diventa opera di Dio, 
operatio Dei, opus De» (Colloqui, n.
10).

In un testo pubblicato in Forgia, il
fondatore dell’Opera definiva il



lavoro come attività redenta e
redentrice:

«Le attività professionali — anche il
lavoro domestico è una professione
di prim'ordine — sono testimonianze
della dignità della creatura umana;
occasioni di sviluppo della
personalità; vincoli di unione con gli
altri; fonti di risorse; mezzi per
contribuire al miglioramento della
società in cui viviamo, e per
promuovere il progresso
dell'umanità tutta… — Per un
cristiano, queste prospettive si
allungano e si allargano ancora di
più, perché il lavoro — assunto da
Cristo come realtà redenta e
redentrice — si trasforma in mezzo e
cammino di santità, in concreta
occupazione santificabile e
santificatrice» (Forgia, n. 702).

Un’opera divina

Quando parlava della missione
dell’Opus Dei e di ciò che la



vocazione a questo cammino
ecclesiale comportava, san Josemaría
presentava il lavoro umano come
un’opera divina: un’attività che non
si limita al solo piano della natura,
ma che coinvolge anche quello della
grazia. La vocazione all’Opus Dei,
pertanto, è una chiamata a 
divinizzare le attività terrene, ad
aprire le vie divine della terra, a
trasformare in oro, come il re Mida,
ciò che sembra fatto di un materiale
meno nobile o prezioso (cfr. Amici di
Dio, n. 308). Ma è evidente che non è
l’uomo a divinizzare l’umano: è Dio
stesso, con la sua grazia, a rendere
redentrice la nostra azione. Da qui la
necessità di lavorare in Cristo, come
figli di Dio, partecipando alla
missione del Verbo incarnato nella
storia. Così si rivolgeva san
Josemaría ai suoi figli e figlie
spirituali:

«Nel lavorare non compite
un’operazione meramente umana



perché lo spirito dell’Opus Dei è che
la trasformiate in opera divina. Con
la grazia di Dio, date al vostro lavoro
professionale in mezzo al mondo il
suo significato più profondo e pieno,
orientandolo alla salvezza delle
anime, mettendolo in relazione con
la missione redentrice di
Cristo.» (Lettera 14, n. 20. Traduzione
nostra)

Una parte importante della luce
fondazionale che san Josemaría
ricevette – e che trasmise a coloro
che lo seguirono – fu la convinzione
che un gran numero di uomini e
donne siano chiamati, in virtù del
loro Battesimo, a santificarsi senza
abbandonare i luoghi e i contesti
abituali della loro vita. La loro
missione consiste nell’elevare le
attività ordinarie all’ordine della
grazia:

«Il Signore non ci ha creato per darci
quaggiù una città definitiva (cfr Eb



13, 14), perché questo mondo è la via
all'altro, alla dimora senza dolore
(JORGE MANRIQUE, Coplas, V).
Tuttavia, noi figli di Dio non
dobbiamo disinteressarci delle
attività terrene, nelle quali Dio ci
colloca perché le santifichiamo,
perché le impregniamo della nostra
fede benedetta, l'unica che porta
vera pace, autentica allegria alle
anime e a tutti gli ambienti. Questa è
stata la mia costante predicazione fin
dal 1928: urge cristianizzare la
società, portare a tutti i livelli della
nostra umanità il senso
soprannaturale, e poi impegnarci
insieme a elevare all'ordine della
grazia il dovere quotidiano, la
propria professione, il proprio
mestiere. Così, tutte le occupazioni
umane saranno illuminate da una
speranza nuova, che trascende il
tempo e la caducità mondana» (Amici
di Dio, n. 210)

Riconciliare il mondo con Dio



Come si deduce dagli scritti del
fondatore dell’Opus Dei, il lavoro e le
attività secolari dei cristiani sono
mezzi attraverso i quali la redenzione
si estende a tutto il mondo. Per loro
tramite, la grazia raggiunge le pieghe
più nascoste delle attività umane,
anche quelle realtà che spesso
tendiamo a considerare come
meramente profane:

«Cristianizzare dal di dentro il
mondo intero, dimostrando che Gesù
ha redento tutta l'umanità: ecco la
missione del cristiano» (Colloqui, n.
112)

«Cristo è asceso al Cielo, ma ha
concesso a tutte le realtà umane
oneste la possibilità concreta di
essere redente» (È Gesù che passa, n.
120)

«Come uomo, il cristiano ha pieno
diritto di cittadinanza nel mondo. Se
poi accetta che Cristo viva e regni nel
suo cuore, l'efficacia salvifica del



Signore si manifesterà in tutte le sue
opere: poco importa che esse siano
rilevanti o modeste, perché agli occhi
di Dio una vetta umana può essere
bassezza, e quel che chiamiamo
umile o modesto può essere un
vertice cristiano di santità e di
servizio» (È Gesù che passa, n. 183)

Affermare che il lavoro partecipa
all’opera della redenzione equivale a
dire che gli uomini e le donne che
lavorano cooperano, in Cristo, alla
salvezza del mondo. Attraverso il
lavoro ben fatto, svolto con spirito di
servizio e per amore del prossimo,
ogni battezzato contribuisce a
guarire le ferite del peccato, a
rendere più umana la società e a
restituire alla creazione la sua
bellezza originaria. Questa idea
ricorre spesso negli scritti di san
Josemaría, dove i verbi “riconciliare”
e “riordinare” sono impiegati di
frequente come sinonimi del verbo
“redimere”, spesso nel contesto



dell’instaurazione del Regno di
Cristo:

«Il Signore ci chiama ad avvicinarci a
Lui con il desiderio di essere come
Lui: Fatevi imitatori di Dio, quali figli
suoi carissimi (Ef 5, 1), collaborando
umilmente ma con fervore al divino
proposito di unire ciò che è diviso, di
salvare ciò che è perduto, di ordinare
ciò che il peccato dell'uomo ha
sconvolto, di ricondurre al suo fine
ciò che se ne è allontanato, di
ristabilire la divina concordia di tutto
il creato» (È Gesù che passa, n. 65).

«Cristo, Nostro Signore, fu crocifisso,
e dall'alto della croce ha redento il
mondo, ristabilendo la pace tra Dio e
gli uomini. Gesù stesso ricorda a
tutti: Et ego si exaltatus fuero a terra
omnia traham ad meipsum (Gv 12,
32), quando mi collocherete al
vertice di tutte le attività della terra,
compiendo il dovere di ogni
momento ed essendo miei testimoni



nelle cose grandi e piccole, allora 
omnia traham ad meipsum, attrarrò
tutto a me, e il mio regno in mezzo a
voi sarà una realtà» (È Gesù che
passa, n. 183).

Gli insegnamenti del fondatore
dell’Opus Dei sul valore redentore
del lavoro si inseriscono con
naturalezza in due grandi
prospettive teologiche che il
Magistero della Chiesa e la liturgia
hanno accolto ed esplicitato: il
popolo cristiano, in virtù del
Battesimo, è un popolo sacerdotale; e
il lavoro umano possiede una 
dimensione eucaristica.

Lavorare con animo sacerdotale

La partecipazione dei fedeli cristiani
all’opera della redenzione si realizza
attraverso il sacerdozio comune, che
tutti ricevono con il Battesimo. Nel
Nuovo Testamento, san Pietro e san
Paolo parlano di un culto spirituale
che i credenti rendono a Dio con



tutta la loro vita (cfr. 1Pt 2,5; Rm
12,1). Nel secondo capitolo della 
Lumen gentium, i padri conciliari
scelsero di parlare del popolo di Dio
come di un popolo sacerdotale,
attualizzando così la dottrina del
sacerdozio comune dei fedeli:
«Infatti per la rigenerazione e
l'unzione dello Spirito Santo i
battezzati vengono consacrati per
formare un tempio spirituale e un
sacerdozio santo, per offrire,
mediante tutte le attività del
cristiano, spirituali sacrifici, e far
conoscere i prodigi di colui, che dalle
tenebre li chiamò all'ammirabile sua
luce» (Lumen gentium, n. 2).

Nella consacrazione di un altare nel
1975, san Josemaría affermò che lo
stesso corpo dei cristiani e le attività
che ciascuno di essi svolge diventano
un altare:

«Tutte le volte che consacro un altare
cerco di trarne conseguenze



personali. Ricordatevi come si
consacra a Dio un altare.In primo
luogo lo si unge. Anche voi e io,
quando siamo diventati cristiani,
siamo stati unti con l’olio santo sul
petto e sulle spalle. Ci hanno unto
anche il giorno della Confermazione.
A noi sacerdoti hanno unto le mani.
Spero, con la grazia del Signore, che
ci ungeranno nel giorno dell’Estrema
Unzione, che non ci fa paura. Che
gioia saperci unti, consacrati, dal
giorno della nascita fino a quello
della morte! Sentirsi altare di
Dio,proprietà di Dio, luogo dove Dio
fa il suo sacrificio, il sacrificio eterno
secondo l’ordine di Melchisedek» (A.
Vázquez de Prada, Il fondatore
dell'Opus Dei, vol. III, Leonardo
International 2004).

Per il fondatore, la santificazione del
lavoro e il sacerdozio comune dei
fedeli erano due dimensioni
inseparabili di una stessa realtà. San
Josemaría esortava spesso a vivere



con animo sacerdotale, espressione
che solitamente collegava alla
necessità di agire con mentalità
laicale. In questo modo, sottolineava
che l’esercizio del sacerdozio comune
non si limitava a una serie di
pratiche religiose, ma si realizzava
soprattutto attraverso l’impegno
nelle attività temporali, proprie dei
fedeli laici per la loro vocazione
secolare (cfr. Lettera 25, n. 3; Lettera
10, n. 1; cfr. anche Forgia, n. 369; 
Colloqui, n. 117).

I cristiani manifestano il loro animo
sacerdotale non solo attraverso la
preghiera, le pratiche spirituali o le
opere apostoliche, né unicamente
offrendo con pazienza le difficoltà
quotidiane. Per san Josemaría, gli
ambiti privilegiati per l’esercizio del
sacerdozio comune sono il lavoro e le
occupazioni ordinarie, quelle che
riempiono la giornata di chi vive in
mezzo al mondo. Insegnava che la
scrivania o il banco di lavoro sono



come un altare, e aggiungeva che
anche il letto coniugale degli sposi lo
è, sottolineando così che il lavoro a
cui si riferiva comprendeva, in senso
ampio, tutta l’esistenza ordinaria e i
doveri del proprio stato. Per
qualsiasi cristiano, affermava,
lavorare ha delle analogie con il
celebrare la santa Messa: una Messa
che dura tutto il giorno.

«Servirlo non solo sull’altare, ma in
tutto il mondo, che per noi è un
altare. Tutte le opere degli uomini si
compiono come su un altare, e
ciascuno di voi, in quell’unione di
anime contemplative che è la vostra
giornata, celebra in qualche modo la
propria messa che dura ventiquattro
ore, nell’attesa della messa
successiva, che durerà altre
ventiquattro ore, e così fino alla fine
della nostra vita» (Appunti tratti da
una meditazione, 19-III-1968. Citato in
J. Echevarría, Vivere la Santa Messa,



Rialp, Madrid 2010, p. 17. Traduzione
nostra).

Tutte le attività terrene in cui i fedeli
esercitano le virtù cristiane – la cura
della famiglia, la testimonianza nella
vita sociale, il riposo e il tempo libero
vissuti con senso cristiano –
confluiscono, infatti, in quella messa
di cui parlava san Josemaría.
Tuttavia, l’esercizio del lavoro, sia
esso intellettuale o manuale, sembra
occupare un posto privilegiato. In un
incontro familiare in America Latina,
commentava che un chirurgo, nel
momento in cui indossa il camice
prima di entrare in sala operatoria,
può considerare quel gesto come se si
rivestisse dei paramenti, allo stesso
modo in cui il sacerdote si prepara a
celebrare l’Eucaristia. Allo stesso
modo, un piccolo crocifisso sul tavolo
di studio, accanto ai libri, può
ricordare che un’ora di studio, per un
apostolo moderno, è un’ora di
preghiera. Lo sforzo e l’impegno



intellettuale, quando sono orientati
al servizio degli altri e al bene
comune, diventano così un’offerta
gradita a Dio (cfr. Cammino, nn. 277,
302, 335).

La dimensione eucaristica del
lavoro

Nella predicazione di san Josemaría
sulla santificazione delle attività
terrene, l’esortazione a lavorare con
animo sacerdotale si collega alla
prospettiva teologica che riconosce al
lavoro la sua profonda dimensione
eucaristica. La tradizione cristiana di
tutti i tempi esprime implicitamente
questa prospettiva quando parla
dell’offerta del lavoro, un’abitudine
profondamente radicata nella vita di
molti cristiani. Il lavoro, in questo
senso, è un sacrificio offerto a Dio.
Ma, in cosa consiste esattamente
questa offerta? Si tratta unicamente
di innalzare a Dio lo sforzo e il
sacrificio che il lavoro comporta,



come se fosse una forma di
preghiera?

In realtà, la dimensione eucaristica
del lavoro va oltre le circostanze
esterne – come le difficoltà – o i
sentimenti interiori – come il
sacrificio o lo sforzo. Il lavoro è
offerta eucaristica perché trasforma
la materia del mondo e la consacra a
Dio. In modo analogo a come nella
santa Messa il pane e il vino sono
trasformati nel corpo e nel sangue di
Cristo, il lavoro cristiano realizza
anch’esso una trasformazione: quella
del mondo, rendendolo più conforme
ai disegni di Dio. Lavorare
cristianamente significa dare alle
attività umane una nuova forma, la
forma della carità di Cristo.
Attraverso il lavoro, il cristiano può 
trasformare e, quindi, consacrare ciò
che passa per le sue mani (cfr. Lumen
gentium, n. 34). Così, chi lavora può
portare verità dove c’è menzogna,
fiducia dove c’è sfiducia, amore dove



c’è inimicizia, beni dove c’è povertà,
unità dove c’è divisione e guarigione
dove c’è malattia, sia fisica che
spirituale.

La dimensione eucaristica del lavoro
si manifesta in modo
particolarmente chiaro nella liturgia
della santa Messa, che la Chiesa
celebra seguendo fedelmente le
parole e i gesti di Gesù. A differenza
di quanto avveniva nell’antica
alleanza, in cui sull’altare si
offrivano frutti raccolti direttamente
dalla terra o animali del gregge,
sull’altare cristiano si presentano il
pane e il vino. Questi non sono
prodotti che la natura offre già
compiuti, ma richiedono l’intervento
del lavoro umano per essere
realizzati. Così lo esprime il rito
dell’offertorio nelle preghiere del
messale riformato dopo il Concilio
Vaticano II, descrivendo il pane e il
vino come «frutto della terra e del



lavoro dell’uomo» e «frutto della vite
e del lavoro dell’uomo».

In modo sorprendente, il lavoro
umano si trova così integrato
nell’atto supremo della redenzione –
il sacrificio del Calvario – che si
rende presente in maniera incruenta
in ogni celebrazione eucaristica. Il
lavoro di un medico e di
un’insegnante, di un informatico e di
un’infermiera, di un operaio e di
un’attrice teatrale, di un artista e di
un ingegnere, di un cuoco e di
un’imprenditrice, di un avvocato o di
un politico, la cura che un padre e
una madre di famiglia pongono nella
formazione dei figli, così come tutte
le altre innumerevoli attività, umili o
rilevanti, che compongono
l’immensa varietà delle occupazioni
umane oneste, trovano tutte posto su
quell’altare. Tutte possono essere
offerte insieme al lavoro che ha reso
possibile la preparazione del pane e
del vino, partecipando così al mistero



redentore di Cristo. Come ricordava
san Josemaría: «Qualunque lavoro,
anche il più nascosto, anche il più
insignificante, offerto al Signore, ha
la forza della vita di Dio!» (Forgia, n.
49).

C’è un momento particolarmente
significativo nella vita del fondatore
dell’Opus Dei in cui il suo
insegnamento sulla dimensione
eucaristica del lavoro si tradusse in
un’immagine eloquente. Si tratta
della celebrazione della santa Messa
nel campus dell’Università di
Navarra, a Pamplona, l’8 ottobre
1967:

«Pensate un momento alla cornice
della nostra Eucaristia, della nostra
Azione di Grazie: ci troviamo in un
tempio singolare; si potrebbe dire
che la navata è il campus
universitario, la pala d'altare è la
biblioteca dell'Università; attorno ci
sono le gru per la costruzione dei



nuovi edifici; e, sopra di noi, il cielo
di Navarra… Non è forse vero che
questo sguardo a ciò che abbiamo
intorno vi conferma — con
un'immagine viva e indimenticabile
— che è la vita ordinaria il vero
"luogo" della vostra esistenza
cristiana? Figli miei, lì dove sono gli
uomini vostri fratelli, lì dove sono le
vostre aspirazioni, il vostro lavoro, lì
dove si riversa il vostro amore,
quello è il posto del vostro
quotidiano incontro con Cristo. È in
mezzo alle cose più materiali della
terra che ci dobbiamo santificare,
servendo Dio e tutti gli
uomini» (Colloqui, n. 113)

Dopo questa spiegazione teologica
sulla partecipazione del lavoro
umano all’opera della creazione e
della redenzione, nei prossimi
articoli riprenderemo e
commenteremo altri insegnamenti di
san Josemaría. Vedremo come il
lavoro umano, le attività ordinarie e



la vocazione all’Opus Dei si
illuminino reciprocamente,
delineando un modo specifico di
partecipare alla missione del Verbo
incarnato: come figli nel Figlio.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/verso-il-
centenario-5-il-lavoro-tra-creazione-e-

redenzione/ (12/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/verso-il-centenario-5-il-lavoro-tra-creazione-e-redenzione/
https://opusdei.org/it-it/article/verso-il-centenario-5-il-lavoro-tra-creazione-e-redenzione/
https://opusdei.org/it-it/article/verso-il-centenario-5-il-lavoro-tra-creazione-e-redenzione/
https://opusdei.org/it-it/article/verso-il-centenario-5-il-lavoro-tra-creazione-e-redenzione/

	Verso il centenario (5): Il lavoro, tra creazione e redenzione

