
opusdei.org

Verso il centenario
(4): La cooperazione
del lavoro umano al
progetto di Dio sul
mondo

Questo articolo, il quarto della
serie “Verso il centenario”,
presenta la visione di san
Josemaría sul lavoro come
partecipazione all’opera
creatrice di Dio, in continuità
con la tradizione biblica e il
Magistero. Lontano dall’essere
un compito meramente
strumentale ed esteriore, il
lavoro è una collaborazione



attiva nel perfezionamento del
mondo creato.

16/06/2025

A partire dalla metà del XIX secolo, il
tema del lavoro e delle sue
dinamiche entra con maggiore
profondità nella riflessione teologica.
È l’epoca della rivoluzione
industriale e dei grandi cambiamenti
socioculturali. Nascono tensioni tra
le classi sociali. La vita familiare e
comunitaria sperimenta nuove
forme di organizzazione. Con la
pubblicazione dell’enciclica Rerum
novarum (1891) di Leone XIII, la
prima di una lunga tradizione di
encicliche sociali, si sviluppa
progressivamente la Dottrina Sociale
della Chiesa. Nelle prime decadi del
XX secolo nasce la teologia delle
realtà terrene, che entrerà presto in
relazione con una teologia del laicato



ancora agli inizi. In questi stessi anni,
prima e attorno al Concilio Vaticano
II, si sperimentano nuove forme di
azione pastorale, volte a diffondere il
Vangelo nelle nuove situazioni sociali
e lavorative.

La questione del valore del lavoro e
del ruolo delle attività umane
nell’edificazione del Regno di Dio
entra nelle aule del Concilio ed è
oggetto di un’elaborazione nuova e
profonda nella costituzione Gaudium
et spes, in particolare nei numeri
33-39. I Padri conciliari non temono
di porre interrogativi esigenti:

«Col suo lavoro e col suo ingegno
l'uomo ha cercato sempre di
sviluppare la propria vita; ma oggi,
specialmente con l'aiuto della scienza
e della tecnica, ha dilatato e
continuamente dilata il suo dominio
su quasi tutta la natura […]. Di fronte
a questo immenso sforzo, che ormai
pervade tutto il genere umano, molti



interrogativi sorgono tra gli uomini:
qual è il senso e il valore dell’attività
umana?» (Gaudium et spes, n. 33).

A metà del XX secolo sorgono diverse
opere teologiche che affrontano
queste stesse questioni. Riflettendo
sul senso del lavoro umano, vari
autori cercano di chiarire ciò che la
prospettiva cristiana, illuminata dal
mistero pasquale di Gesù Cristo,
apporta al dinamismo del progresso
sociale, tecnico e scientifico. Dove si
deve collocare la speranza cristiana:
nella costruzione del Regno di Cristo
già presente nella storia, nel suo
compimento futuro alla fine dei
tempi o in un punto intermedio? Da
dove proviene la luce che orienta il
senso delle attività umane: dal
mistero dell’Incarnazione o dalla
loro destinazione escatologica verso
la Gerusalemme celeste?

Molti teologi hanno offerto il proprio
contributo a questo dibattito. Tra



loro si distinguono Gustave Thils, con
Teologia delle realtà terrene (1946);
Marie-Dominique Chenu, Verso una
teologia del lavoro (1955); Alfons
Auer, Il cristiano nella professione
(1966); Johann Baptist Metz, Teologia
del mondo (1968); e Juan Alfaro, 
Verso una teologia del progresso
umano (1969). Tutti concordano nel
sottolineare che l’attività umana nel
mondo possiede una dimensione
spirituale e che, essendo stati creati a
immagine e somiglianza di Dio,
l’uomo e la donna cooperano in
modo attivo e libero al suo disegno
sulla creazione.

Nelle opere filosofiche e poetiche di
Karol Wojtyła, così come nel
successivo magistero pontificio di
san Giovanni Paolo II, il lavoro
umano occupa un posto centrale. Il
professore di Etica di Lublino
sviluppa la dimensione immanente
del lavoro nel soggetto, cioè ciò che
esso apporta alla dignità della



persona e alla formazione della sua
identità. Nella sua produzione
poetica, Wojtyła sottolinea che la
fatica insita nel lavoro si traduce in
generosità e affetto verso coloro che
ne beneficiano, rivelando così un
impegno d’amore. La grandezza del
lavoro materiale, pertanto, non
risiede nel prodotto finale, ma nel
soggetto che lo compie. Il mistero del
Verbo incarnato fonda sia la dignità
della persona che lavora, sia la
dignità della materia che il lavoro
trasforma. Molti elementi della
“teologia del lavoro” di Karol Wojtyła
confluiranno successivamente
nell’enciclica Laborem exercens
(1981), il documento magisteriale più
ampio e profondo fino ad oggi sul
significato umano e cristiano del
lavoro.

Nel corso del tempo, il magistero
della Chiesa ha accompagnato e
continua ad accompagnare le
questioni che sorgono dal progresso



sociale e tecnico, poiché la società
umana e le dinamiche lavorative
evolvono rapidamente. L’incredibile
progresso dell’uomo, sia nella
conoscenza della realtà sia nella
capacità di trasformarla, apre nuove
prospettive, ma anche nuove sfide
che richiedono un orientamento
morale.

Una dignità radicata nella
Scrittura

Diversi autori hanno analizzato gli
insegnamenti di san Josemaría sul
lavoro, contestualizzandoli nel
quadro teologico e sociale della sua
epoca[1]. I suoi scritti non entrarono
in dialogo diretto con la teologia del
suo tempo, né si proponevano di
sviluppare il magistero del Concilio
Vaticano II. Tuttavia, il fondatore
dell’Opus Dei trasmise una visione
specifica del lavoro che merita di
essere studiata con attenzione. La
luce fondazionale che ricevette da



Dio lo condusse a una comprensione
rinnovata del messaggio biblico
sull’attività umana nel mondo e gli
offrì una comprensione nuova e più
profonda della logica
dell’Incarnazione.

Il fondatore dell’Opus Dei commentò
ampiamente la presenza del lavoro
umano nella Sacra Scrittura, in
particolare nel libro della Genesi, nel
contesto della creazione dell’uomo e
della donna e in riferimento al
mandato ricevuto da Dio di coltivare
e popolare la terra (cfr. Amici di Dio,
n. 57; È Gesù che passa, n. 47). Il
mondo, la terra e la materia sono
realtà buone perché sono uscite dalle
mani di Dio, e l’essere umano è
chiamato ad agire secondo i fini che
esse possiedono nei piani divini (cfr. 
È Gesù che passa, n. 112; Colloqui, n.
114). Allo stesso modo, san Josemaría
fece ricorso frequentemente ai libri
sapienziali, in particolare a quelli che
lodano le virtù umane, il lavoro ben



fatto e la saggia amministrazione del
mondo ricevuto da Dio.

Nell’economia del Nuovo
Testamento, segnata dalla radicale
novità dell’Incarnazione del Verbo,
san Josemaría sottolineò molte volte
che Gesù di Nazaret, vero Dio e vero
uomo, assumendo la natura umana
assunse anche nella propria vita il
lavoro, esercitando il mestiere di 
tektón, di artigiano, che aveva
appreso nella bottega di Giuseppe
(cfr. È Gesù che passa, n. 55). Per
spiegare il senso cristiano del lavoro
come cammino di santificazione nel
cuore del mondo, era solito proporre
l’esempio dei primi cristiani:
seguendo gli insegnamenti di Gesù e
degli apostoli, svolgevano ogni tipo di
attività onesta e santificabile,
trasformando con la carità di Cristo
la società in cui vivevano e
rendendola più umana (cfr. Colloqui,
n. 24; Solco, nn. 320, 490).



Mentre l’epoca medievale non
elaborò una vera e propria
“spiritualità del lavoro”, la modernità
tendeva a presentare l’uomo in
opposizione a Dio, esaltando la sua
ragione e la capacità tecnica come
fondamento di una dignità e
autonomia contrapposte all’autorità
del Creatore. Nessuna di queste fasi
storiche, salvo rare eccezioni, offrì
un quadro teologico o spirituale che
mettesse in luce l’essere umano come
collaboratore del potere creatore di
Dio; un soggetto che, attraverso il
proprio lavoro, partecipa al suo
progetto sul mondo. San Josemaría,
invece, è convinto che la nuova
fondazione che Dio gli chiede di
promuovere nella Chiesa implichi
proprio la diffusione di questa nuova
visione del lavoro; o meglio, il
recupero di una prospettiva che il
passare dei secoli aveva fatto cadere
nell’oblio.



«Il lavoro appare come
partecipazione all'opera creatrice di
Dio, è vincolo di unione con gli altri
uomini e mezzo per contribuire al
progresso dell’intera umanità, è fonte
di risorse per sostenere la propria
famiglia, è occasione di
perfezionamento personale, è – ed è
molto importante dirlo con grande
chiarezza – mezzo e strada di santità,
realtà santificabile e
santificatrice» (Lettera 14, n. 4).
(Traduzione nostra)

La dignità del lavoro è radicata nel
mandato dato da Dio ai nostri primi
genitori e, nell’economia del Nuovo
Testamento, nel lavoro assunto dal
Verbo incarnato nel contesto della
vita ordinaria della Sacra Famiglia di
Nazaret. Tornare a sottolineare
questa prospettiva fa parte
integrante della missione che san
Josemaría attribuisce alla nuova
fondazione:



«Il Signore, nel 1928, suscitò l’Opus
Dei perché i cristiani ricordassero,
come narra il libro della Genesi, che
Dio creò l’uomo perché lavorasse.
Siamo venuti a richiamare di nuovo
l’attenzione sull’esempio di Gesù che
visse trent’anni a Nazaret lavorando,
svolgendo un mestiere. Nelle mani di
Gesù il lavoro, un lavoro
professionale simile a quello di
milioni di uomini in tutto il mondo, si
trasforma in impresa divina, in
attività redentrice, in cammino di
salvezza» (Colloqui, n. 55).

Creazione in cammino

Presentare il lavoro umano come
partecipazione al potere creatore di
Dio è possibile quando si riconosce
che la creazione possiede una
dimensione storica intrinseca, il suo
essere in statu viae – in stato di
cammino – e quindi destinata a
essere portata a compimento proprio
mediante il lavoro. Un punto del 



Catechismo della Chiesa Cattolica
(1997) illustra in modo suggestivo
questo aspetto: «La creazione ha la
sua propria bontà e perfezione, ma
non è uscita dalle mani del Creatore
interamente compiuta. È creata «in
stato di via» («in statu viae») verso
una perfezione ultima alla quale Dio
l'ha destinata» (CCC, n. 302). Il
Concilio Vaticano II aveva affermato
chiaramente questa stessa
prospettiva, sviluppandola in diversi
punti della costituzione pastorale 
Gaudium et spes, al fine di esporre il
valore delle attività umane, la loro
legittima autonomia e la loro
elevazione, per mezzo della carità, al
mistero pasquale di Gesù Cristo.

«Per i credenti una cosa è certa:
considerata in se stessa, l'attività
umana individuale e collettiva, ossia
quell'ingente sforzo col quale gli
uomini nel corso dei secoli cercano
di migliorare le proprie condizioni di
vita, corrisponde alle intenzioni di



Dio. […] Gli uomini e le donne,
infatti, che per procurarsi il
sostentamento per sé e per la
famiglia esercitano il proprio lavoro
in modo tale da prestare anche
conveniente servizio alla società,
possono a buon diritto ritenere che
con il loro lavoro essi prolungano
l'opera del Creatore, si rendono utili
ai propri fratelli e donano un
contributo personale alla
realizzazione del piano
provvidenziale di Dio nella
storia» (Gaudium et spes, n. 34).

Nel prolungare l’opera del Creatore,
l’essere umano, in quanto creatura,
non condivide la trascendenza
dell’atto creatore di Dio, ma coopera
al suo sviluppo lungo il tempo. La
sua partecipazione si inscrive nel
progresso che la creazione ha
conosciuto e continuerà a conoscere
nella storia. E lo fa con creatività,
riflesso del suo essere creato a
immagine e somiglianza di Dio.



Inteso e presentato come 
partecipazione al potere divino, il
lavoro smette di essere una semplice
attività estrinseca e transitoria,
limitata alla soddisfazione di bisogni
materiali. Non può nemmeno essere
ridotto a un peso imposto
inesorabilmente all’essere umano,
fonte solo di fatica e stress: anche se
questa concezione è diffusa,
accoglierla significa adottare una
prospettiva teologicamente e 
antropologicamente errata:

«Dobbiamo convincerci, pertanto,
che il lavoro è una realtà
meravigliosa che ci viene imposta
come una legge inesorabile alla quale
tutti, in un modo o nell'altro, siamo
sottomessi, anche se qualcuno tenta
di sottrarsi. Sappiatelo bene:
quest'obbligo non è sorto come
conseguenza del peccato originale, e
tanto meno è una scoperta moderna.
Si tratta di un mezzo necessario che
Dio ci affida sulla terra, dando



ampiezza ai nostri giorni e facendoci
partecipi del suo potere creatore,
affinché possiamo guadagnare il
nostro sostentamento e, nello stesso
tempo, raccogliere frutti per la vita
eterna (Gv 4, 36): l'uomo nasce per
lavorare, come gli uccelli per volare
(Gb 5, 7)» (Amici di Dio, n. 57).

Il cristianesimo, dunque, ci invita a
cambiare atteggiamento nei
confronti del lavoro. Sarebbe una
visione riduzionista considerarlo
unicamente come una necessità
inevitabile da cui vorremmo
liberarci o come un ostacolo alla
realizzazione dei nostri desideri e
della nostra personalità. Al contrario,
l’antropologia biblica lo presenta
come un contributo intelligente al
progresso della creazione, un 
mandato creativo che Dio ha affidato
ai primi esseri umani prima del
peccato di Adamo:



«Non appena fu creato, l'uomo
dovette lavorare. Non sto
inventando: basta aprire le prime
pagine della Bibbia per leggere che
— ancor prima che il peccato
entrasse nell'umanità e, come
conseguenza della trasgressione,
comparissero la morte, le pene e le
miserie (cfr Rm 5, 12) — Dio formò
Adamo col fango della terra, e creò
per lui e per la sua discendenza
questo mondo così bello, ut
operaretur et custodiret illum (Gn 2,
15), perché lo lavorasse e lo
custodisse» (Amici di Dio, n. 57).

Prolungare la creazione mediante il
proprio lavoro, tuttavia, non è un
processo automatico. Non si tratta di
inserire meccanicamente l’attività
umana all’interno di un atto creatore
divino che attraversa la storia. Per
partecipare all’opera creatrice
mediante il proprio lavoro, l’uomo
ha bisogno di essere docile allo
Spirito Santo, Spirito creatore, e di 



identificarsi con Gesù Cristo, soggetto
della ricapitolazione e riconciliazione
del mondo con Dio. Per poter
cooperare davvero all’azione divina,
sia essa nell’opera della creazione,
della redenzione o della
santificazione, è necessario essere in
stato di grazia, che manifesta
l’attualità dell’amore di Dio nel
soggetto. In poche parole, solo 
essendo uomini e donne di preghiera,
e trasformando il lavoro in preghiera
(cfr. Solco, n. 497; Amici di Dio, nn.
64-67), il lavoro diventa «il punto di
incontro della nostra volontà e della
volontà salvifica del Padre
celeste» (Lettera 6, n. 13).

Un programma di tale portata può
realizzarsi se il lavoro entra nella 
vita di preghiera di chi lo svolge,
come tema del suo dialogo con Dio.
Solo così, la volontà di chi lavora può
identificarsi con la volontà di Dio: si
comprende dove e come esercitare la
carità e le altre virtù cristiane, si



ricevono luci per esaminare la
propria coscienza, si orienta la
propria attività verso la verità e il 
bene, si promuovono progetti
orientati al bene comune e alla 
diffusione del Vangelo di Gesù Cristo.

Dare al mondo la forma di Cristo

Meditando sul lavoro e rendendolo
oggetto di preghiera personale, il
cristiano impara a innestare la
propria attività nell’opera della
creazione e della salvezza. Seguendo
le ispirazioni dello Spirito Santo, può 
trasformare il mondo dandogli la
forma di Gesù Cristo, e così rendere il
lavoro umano opus Dei, lavoro di
Dio. Questo è il significato profondo
dell’affermazione di san Josemaría
secondo cui il lavoro è l’asse attorno
al quale devono ruotare la santità e
l’apostolato di coloro che aderiscono
alla nuova fondazione che Dio,
attraverso di lui, ha suscitato (cfr. 
Lettera 31, nn. 10-11).



La centralità del lavoro non è
meramente circostanziale, poiché le
virtù e l’apostolato, ordinariamente,
si sviluppano nell’ambito delle
relazioni e dei luoghi legati
all’attività lavorativa di ciascuno. Si
tratta, soprattutto, di una centralità 
progettuale, nella misura in cui
ordina le realtà terrene a Dio proprio
a partire da ciò che il cristiano
concepisce, realizza e mette in atto
attraverso il suo lavoro.

Viviamo in un mondo in costruzione,
in una storia aperta. Per questo è
necessario ascoltare lo Spirito per
comprendere, nelle situazioni
mutevoli della vita, come dare al
lavoro umano la forma Christi.
«Nell’intraprendere il vostro lavoro,
qualunque esso sia, esaminate alla
presenza di Dio se è davvero uno
spirito cristiano quello che informa il
vostro agire, tenendo presente che il
cambiamento delle circostanze
storiche, che modifica le strutture



sociali, può far sì che ciò che in un
dato momento era giusto e buono poi
smetta di esserlo» (Lettera 29, n. 18).
Ancora in cammino verso la città di
Dio, il cristiano è chiamato, per la sua
vocazione battesimale, a costruire la
città degli uomini (cfr. Amici di Dio,
n. 210). Occorre quindi valorizzare
tutte le dimensioni che
contribuiscono al progresso
dell’uomo: il sapere, la tecnica, l’arte,
la scienza (cfr. Solco, n. 293).

La visione positiva del progresso e
della ricerca scientifica, frutto di una
comprensione del lavoro come
partecipazione al progetto di Dio sul
mondo, non ignora una legittima
preoccupazione per le questioni
etiche che il progresso scientifico e
tecnico può sollevare. Tuttavia, lo
spirito cristiano suggerisce di
concentrare l’attenzione soprattutto
sulla formazione e sulle virtù di
coloro che lavorano, affinché
possano agire con responsabilità



nella ricerca della verità e del bene.
Per i cristiani, ciò comporta il
raggiungimento di una sintesi
matura tra fede e ragione, etica e
tecnica, progresso scientifico e
progresso umano. A ispirare questo
cammino sono sia l’ottimismo
cristiano, sia l’amore appassionato
per un mondo che, uscito buono
dalle mani di Dio, è stato affidato alla
cura e al perfezionamento dell’essere
umano attraverso il suo lavoro (cfr. 
Colloqui, nn. 23, 116-117).

«Il Signore ha voluto che noi suoi
figli, che abbiamo ricevuto il dono
della fede, manifestiamo l'originaria
visione ottimistica della creazione,
l'“amore per il mondo” che palpita
nel cristianesimo. Pertanto, non deve
mai mancare lo slancio nel tuo
lavoro professionale, e nel tuo
impegno per costruire la città
terrena» (Forgia, n. 703).



In quanto padre di un cammino
ecclesiale specifico e di una nuova
fondazione, il pensiero di san
Josemaría sul ruolo del lavoro
umano nei piani di Dio non si ritrova
solo nelle sue numerose catechesi e
riflessioni sul significato spirituale e
teologico del lavoro, ma si riflette
anche nelle molteplici opere ispirate
da lui e promosse dai suoi figli e
figlie in tutto il mondo.

Trasmettere una visione positiva
della dignità del lavoro, come quella
che ci hanno lasciato gli scritti e la
predicazione del fondatore dell’Opus
Dei, comporta conseguenze molto
importanti per la psicologia
dell’uomo contemporaneo, la sua vita
sociale e l’organizzazione del suo
tempo. Infatti, il lavoro continua a
essere un ambito di tensioni e sfide:
genera conflitti nella conciliazione
tra vita professionale e familiare,
così come nel rapporto tra l’impegno
lavorativo e il necessario riposo, che



siamo chiamati a discernere e
integrare. Inoltre, vivere un’etica
basata sulla giustizia diventa difficile
in un contesto di relazioni spesso
segnate dall’egoismo,
dall’autoaffermazione e dalla ricerca
smodata del profitto.

Tutto ciò permette di comprendere
che, in una storia segnata dal peccato
dell’uomo, cooperare nel compito di
condurre a compimento un mondo
creato in statu viae implica anche
rimettere ordine dove c’è disordine,
sanare ciò che il peccato ha ferito. In
definitiva, significa partecipare
all’opera redentrice di Cristo (cfr. È
Gesù che passa, nn. 65, 183). Questa
partecipazione è, in sé, un dono di
Dio e diventa possibile solo quando,
nella propria vita, l’uomo rifiuta il
peccato e vive in grazia, come figlio
di Dio guidato dallo Spirito.

Il prossimo articolo proporrà alcune
riflessioni sulla dimensione storica



dell’attività umana, collocando il
lavoro all’intersezione tra creazione
e redenzione.

Questa serie è coordinata dal prof.
Giuseppe Tanzella-Nitti, con il
contributo di altri collaboratori,
alcuni dei quali docenti della
Pontificia Università della Santa
Croce (Roma).

[1] J.L. Illanes, La santificazione del
lavoro (1980); “Lavoro” (2013), in 
Dizionario di san Josemaría Escrivá
de Balaguer; Davanti a Dio e nel
mondo. Appunti per una teologia del
lavoro (1997); P. Rodríguez, 
Vocazione, lavoro, contemplazione
(1986); E. Burkhart - J. López, Vita
quotidiana e santità
nell’insegnamento di San Josemaría,
vol. III, cap. 7 (2013); G. Faro, Il
lavoro nell’insegnamento del Beato
Josemaría Escrivá (2000); A. Aranda,
“Identità cristiana e configurazione
del mondo. La forza configuratrice



della secolarità e del lavoro
santificato” (2002), in La grandezza
della vita quotidiana, vol. 1.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/verso-il-
centenario-4-la-cooperazione-del-

lavoro-umano-al-progetto-di-dio-sul-
mondo/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/verso-il-centenario-4-la-cooperazione-del-lavoro-umano-al-progetto-di-dio-sul-mondo/
https://opusdei.org/it-it/article/verso-il-centenario-4-la-cooperazione-del-lavoro-umano-al-progetto-di-dio-sul-mondo/
https://opusdei.org/it-it/article/verso-il-centenario-4-la-cooperazione-del-lavoro-umano-al-progetto-di-dio-sul-mondo/
https://opusdei.org/it-it/article/verso-il-centenario-4-la-cooperazione-del-lavoro-umano-al-progetto-di-dio-sul-mondo/
https://opusdei.org/it-it/article/verso-il-centenario-4-la-cooperazione-del-lavoro-umano-al-progetto-di-dio-sul-mondo/

	Verso il centenario (4): La cooperazione del lavoro umano al progetto di Dio sul mondo

