
opusdei.org

Venite, adoriamo!

Il Natale è il tempo in cui tutti i
sorprendenti avvenimenti di
Betlemme ci spingono a
rivedere tutte le nostre più
importanti motivazioni. Gesù,
Maria e Giuseppe ci invitano ad
adorare senza sosta Gesù
Bambino, così indifeso e
bisognoso delle nostre cure.

27/12/2023

All’entrata dello stadio di calcio di
una città inglese, i tifosi vengono
ricevuti da una grande scultura di
due soldati in diversa uniforme, che



stringono tra le mani un pallone.
Ricordano un fatto successo durante
la Prima guerra mondiale, conosciuto
come “la tregua di Natale”. Si
racconta che, nella notte di Natale
del 1914, tra le trincee che
separavano i due eserciti, si attuò
una tregua spontanea dei
combattimenti. Una parte diede un
segnale all’altra, invitandola a vivere
una notte di pace, proprio nel giorno
che ricordava la nascita di Gesù.
L’iniziativa venne accolta bene: i
militari di ambo le parti, si riunirono,
si scambiarono piccoli doni,
cantarono canti tradizionali, si fecero
alcune foto di gruppo e, addirittura,
giocarono una partita di calcio.

Uno dei canti che tutti ricordano di
aver ascoltato o intonato quella notte
è il celebre Adeste fideles, una
composizione del diciottesimo secolo,
attribuita a un compositore inglese. Il
fatto che il testo originale fosse in
latino rese più agevole a persone di



lingua diverse cantarlo,
accompagnati da alcune cornamuse.
Questo canto, ormai noto in tutto il
mondo, invita chi lo canta o lo
ascolta a unirsi al gruppo che si sta
recando a Betlemme, pastori, angeli,
magi, ad adorare Gesù appena nato.
«Natale. — Cantano: “Venite,
venite…”. — Andiamo, Egli è nato. E,
dopo aver contemplato come Maria e
Giuseppe si prendono cura del
Bambino, mi azzardo a suggerirti:
guardalo di nuovo, guardalo senza
sosta»[1].

Chi adoriamo

L’invito ad adorare, a mettersi in una
disposizione di umiltà e di completa
sottomissione rispetto a un altro, di
più se si tratta di un Bambino che
appena balbetta, è diventato per
molti qualcosa di strano o anche
problematico. Nel momento in cui
l’autonomia personale viene
proposta come il diritto e il valore



morale supremo, mettere la nostra
vita nelle mani di qualcuno può
sembrare un segno di debolezza o di
superstizione, magari qualcosa
propria di altri tempi.

In realtà, solo Dio è degno di
adorazione: solo a Lui si deve la
massima riverenza. Tuttavia, in
qualche modo, l’adorazione è sempre
una realtà connaturale a qualunque
persona, che abbia fede o meno. Così,
ognuno sceglie qualcosa o qualcuno
come ragione ultima per la quale
fare tutto. «Che cos’è un “dio” sul
piano esistenziale? -si chiedeva papa
Francesco-. È ciò che sta al centro
della propria vita e da cui dipende
quello che si fa e si pensa. Si può
crescere in una famiglia
nominalmente cristiana ma centrata,
in realtà, su punti di riferimento
estranei al Vangelo. L’essere umano
non vive senza centrarsi su qualcosa.
Allora ecco che il mondo offre il
“supermarket” degli idoli, che



possono essere oggetti, immagini,
idee, ruoli»[2]. Da questo punto di
vista, sia i credenti, come chi
nell’adorazione vede qualcosa del
passato, può scoprire altro nella
strada che conduce sino a Betlemme.
Per intraprenderlo, magari possiamo
chiederci: Perché lo faccio? Cosa mi
muove a fare questo e non un’altra
cosa? Con questo modo di riflettere,
ognuno potrà trovare all’inizio
alcune motivazioni, e,
successivamente, continuando, ne
scoprirà altre che sono meno
evidenti. Però, anche queste ultime
più sottili, a loro volta potranno
portare ad altre più profonde. Per
questo è opportuno continuare a
farsi domande sino a giungere al
nostro conclusivo modo di fare:
quello che consideriamo
irrinunciabile, intoccabile, e che
guida le nostre decisioni; quello che,
alla fin fine, adoriamo, perché lo
anteponiamo a tutto il resto.



Allora possiamo avere la sorprese di
scoprire che, con maggiore o minore
frequenza, le nostre decisioni non
sono rivolte tanto al Dio che pure
confessiamo quanto piuttosto ad altri
fini non confessati, quali il prestigio
personale, la sicurezza materiale, il
mantenimento di una certa
condizione o la semplice comodità.
Tutto ciò può essere anche mescolato
con elementi in qualche modo in
relazione con la fede, come la ricerca
di una certa serenità spirituale, o la
tranquillità che viene dal fare quello
che si deve fare. Però, magari in fin
dei conti questo tipo di motivazioni ci
mantiene lontano dalla vertigine che
ha portato nel mondo questo
Bambino che è Dio.

L’invito che tante volte intoniamo nei
giorni di Natale, «Venite, adoriamo!»,
vuole proprio interrogarci nel
profondo, riguardo alle ragioni per le
quali viviamo. Fatevi tutti
interpellare dalla realtà paradossale



di vedere, appena nato, chi ha dato
vita al cielo e alla terra. Venite tutti a
contemplare chi non può ancora
articolare verbo colui che, con la sua
parola, ha creato tutto ciò che esiste.
«La contemplazione della figura di
Gesù nel presepio di Betlemme,
confessava san Josemaría, mi
commuove nel profondo dell'anima:
è un bambino indifeso, inerme,
incapace di offrire resistenza. Dio si
consegna nelle mani degli uomini, si
avvicina e si abbassa fino a noi»[3]. Il
Natale è un tempo nel quale tutti gli
stupefacenti fatti di Betlemme ci
inducono a ripensare tutte le nostre
motivazioni ultime. Gesù, Maria e
Giuseppe, e, con loro, tutti i santi, ci
invitano sempre a mettere in dubbio
le nostre sicurezze, le nostre piccole
o grandi «adorazioni» particolari, per
poter indirizzare il nostro cuore
verso l’unica stella che ci indica dov’è
il Salvatore.



«Nato Gesù a Betlemme di Giudea, al
tempo del re Erode, ecco, alcuni Magi
vennero da oriente a Gerusalemme e
dicevano: «Dov'è colui che è nato, il
re dei Giudei? Abbiamo visto
spuntare la sua stella e siamo venuti
ad adorarlo» (Mt 2, 1-2). I Magi si
associano a quel venite, adoremus.
Hanno lasciato le sicurezze delle cose
conosciute per mettersi alla ricerca
della fonte alla quale rimettere la
loro sete di adorazione. In tutta la
loro vita hanno cercato un centro di
gravità che orientasse le loro
decisioni, ma non erano riusciti a
delinearlo con chiarezza. Adesso,
giungendo a Betlemme, sentono che
il loro cuore ha un battito diverso,
che fa intendere che sono vicini a
scoprirlo. San Josemaría, in questa
ricerca dei Magi, vedeva l’esperienza
della vocazione cristiana: il
riconoscimento in un desiderio
profondo che può essere riempito
soltanto da Dio, la scoperta di ciò che
davvero merita di essere adorato.



Come loro, «anche noi abbiamo
notato che nell'anima, a poco a poco,
si accendeva una luce nuova: il
desiderio di essere pienamente
cristiani; l'aspirazione, direi, di
prendere Dio sul serio»[4].

Benedetto XVI li chiamava «uomini
dal cuore inquieto»[5]. Questa è la
caratteristica costante dell’anima
che, in mezzo alle fragilità del
mondo, cerca Cristo. Nei loro cuori,
come nei nostri, vibrava certamente
lo stesso desiderio del salmista: «O
Dio, tu sei il mio Dio, dall'aurora io ti
cerco, ha sete di te l'anima mia,
desidera te la mia carne in terra
arida, assetata, senz'acqua» (Sal 63,
2). È la condizione del pellegrino,
molto diversa da quella del
vagabondo, che non sa da dove viene
e dove va. Il pellegrino è uno che
cammina sempre alla ricerca,
sempre con la nostalgia di amare di
più Dio, dal mattino alla sera. «Nel
mio letto di te mi ricordo e penso a te



nelle veglie notturne» (Sal 62, 7). Il
desiderio del vero Dio è scritto in
tutti gli uomini e donne della terra,
cristiani e non cristiani, ed è ciò che
fa camminare gli uni e gli altri. Per
questo, quando nella quarta
preghiera eucaristica il sacerdote
chiede a Dio Padre di ricordarsi di
coloro per i quali viene offerto il
sacrificio di Cristo, li chiama «tutti
quelli che ti cercano con cuore
sincero»[6].

I Re Magi, spiega Benedetto XVI,
«erano forse uomini dotti che
avevano una grande conoscenza
degli astri e probabilmente
disponevano anche di una
formazione filosofica. Ma non
volevano soltanto sapere tante cose.
Volevano sapere soprattutto la cosa
essenziale. Volevano sapere come si
possa riuscire ad essere persona
umana. E per questo volevano sapere
se Dio esiste, dove e come Egli è. Se
Egli si cura di noi e come noi



possiamo incontrarlo. Volevano non
soltanto sapere. Volevano
riconoscere la verità su di noi, e su
Dio e il mondo. Il loro pellegrinaggio
esteriore era espressione del loro
essere interiormente in cammino,
dell’interiore pellegrinaggio del loro
cuore. Erano uomini che cercavano
Dio e, in definitiva, erano in
cammino verso di Lui. Erano
ricercatori di Dio»[7]. Seguire la stessa
di Betlemme in realtà è un cammino
che dura tutta la vita. Il compito di
cercare il presepe nescosto nella
nostra vita ordinaria a volte può
sembrare faticoso, perché richiede di
non fermarsi in posti che appaiono
più comodi, nei quali tuttavia non c’è
Gesù. È per questo che la meta vale
ogni sforzo: «Al vedere la stella,
provarono una gioia grandissima.
Entrati nella casa, videro il bambino
con Maria sua madre, si prostrarono
e lo adorarono. Poi aprirono i loro
scrigni e gli offrirono in dono oro,
incenso e mirra» (Mt 2, 10-11). Quel



giorno, la vita di quegli uomini
cambiò per sempre. Perché, alla fine,
«tutto dipende dal fatto che nella
nostra vita ci sia o meno
l’adorazione. Quando adoriamo, in
noi e attorno a noi accade altro. Le
cose prendono un nuovo indirizzo.
Entriamo nella verità. La vista
diventa nuovamente acuta. Molte
cose che ci annebbiavano,
spariscono»[8].

Lasciare che Dio sia Dio

Lungo la strada non incontriamo
soltanto la stella che ci guida verso
Gesù: incontriamo anche
innumerevoli luci artificiali, sostituti
secondari che vogliono ingannarci,
reclamare la nostra adorazione e, al
fine, imprigionare la nostra libertà.
Sono i falsi idoli dei quali ci parla il
Catechismo della Chiesa: «L'idolatria
non concerne soltanto i falsi culti del
paganesimo. Rimane una costante
tentazione della fede. Consiste nel



divinizzare ciò che non è Dio»[9].
Tutti, anche i cristiani, possiamo
cadere nell’idolatria una volta o
l’altra, ogni volta che mettiamo
qualcosa o qualcuno, anche solo
parzialmente, al posto di Dio. Questi
falsi idoli si mostrano allora in
«forme di oppressione e di libertà
apparenti, che sono, in realtà, catene
che schiavizzano»[10]. Si tratta di
mettere fuori Diodi solito in modo di
solito non rumoroso e scandaloso,
ma discretamente nascosto nel
nostro cuore, come una pietra che si
batte rapidamente su una parete,
fino a minacciare di farla crollare.

Ogni mattina, al risveglio, san
Josemaría si prostrava a terra e
pronunciava la parola «serviam!», «ti
servirò». Molti abbiamo imparato da
lui questo gesto, che esprime il
desiderio, rinnovato ogni giorno, di
non distrarsi con false adorazioni; di
inchinarsi ogni giorno soltanto
davanti a Dio. È un gesto di



adorazione; e, per ciò stesso, un gesto
di libertà, un gesto che ci libera della
possibilità di fermarci davanti a
piccoli idoli, travestiti sotto le
migliori apparenze e intenzioni.
«L’adorazione è libertà che ha radice
nella vera libertà: la libertà da sé
stesso. Per cui è “salvezza”, “felicità”,
o, come la chiama Giovanni, “gioia”.
E, allo stesso tempo, disponibilità
piena, impegno e servizio, così come
Dio mi ama»[11]. Pure ogni giorno, san
Josemaría ripeteva, nel
ringraziamento dopo aver celebrato
l’Eucaristia, questa preghiera del
salmista: Non nobis, Domine, non
nobis; sed nomini tuo da gloriam! (Sal
115, 1). Renderemo povera questa
preghiera se pensassimo che quello
che esprime sia una mera rinuncia
alla gloria in generale, come se si
trattasse di qualcosa di male per noi.
Di fatto, il cristiano aspetta la
promessa di vivere nella gloria di
Dio; in modo che, più che una
rinuncia, è una ridimensione: la



preghiera del salmista vuole
esprimere che la gloria umana, senza
la gloria di Dio, rimane sempre molto
piccola, come lo è qualunque idolo di
fronte a Dio. La gloria meramente
umana finisce col rivelarsi una triste
caricatura: il desiderio di voler
soprattutto essere contenti dei nostri
risultati o di avere l’ammirazione
degli altri, la autosoddisfazione della
gloria umana, è ben poca cosa…
perché Dio non è lì.

* * *

Gesù Bambino, indifeso e bisognoso
di tutto, giunge per disinnescare
ancora una volta tutti i nostri idoli,
che non vedono, non parlano, non
odono (cfr. Sal 115, 5-6). I giorni di
Natale sono un invito a
intraprendere di nuovo il cammino
verso questa casa improvvisata, ma
piena di luce e di calore, che è la
grotta di Betlemme. Lì rimarremo
stupefatti «davanti alla libertà di un



Dio che, per puro amore, decide di
annientare se stesso assumendo una
carne come la nostra»[12].

[1] San Josemaría, Forgia, n. 549.

[2] Francesco, Udienza generale, 1
agosto 2018.

[3] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 113.

[4] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 32.

[5] Benedetto XVI, Omelia dell’
Epifania del Signore, 6 gennaio 2013.

[6] Messale Romano, Preghiera
Eucaristica IV.

[7] Benedetto XVI, Omelia
dell’Epifania del Signore, 6 gennaio
2013.



[8] R. Guardini, Dominio de Dios y
libertad del hombre, 1963.

[9] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 2113.

[10] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 9
gennaio 2018, n. 1.

[11] J. Ratzinger, «Fare orazione nel
nostro tempo», in Dogma e
predicazione, 1976.

[12] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 9
gennaio 2018, n. 3.

Andrés Cárdenas

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/venite-
adoriamo/ (24/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/venite-adoriamo/
https://opusdei.org/it-it/article/venite-adoriamo/
https://opusdei.org/it-it/article/venite-adoriamo/

	Venite, adoriamo!

