
opusdei.org

«Vale la pena!» (II):
Benedetto colui che
confida nel Signore

La Sacra Scrittura sulla fedeltà
non ci dà risposte teoriche, ma
ci mostra chi è fedele.

22/09/2022

Quando vengono descritte le
caratteristiche di alcuni strumenti di
ascolto della musica, avremo notato
ben evidenti le lettere «hi-fi». La high
fidelity, l’alta fedeltà, è garanzia che
il suono riprodotto si avvicina molto
a quello originale. L’obiettivo, del



riproduttore e di chi ascolta, è quello
di restare legati al suono iniziale,
della prima riproduzione, senza
alcuna alterazione. È la fedeltà intesa
come precisione, come la capacità di
mantenere qualcosa intatta. Tuttavia,
nella cultura dell’antico Medio
Oriente, nella quale ha avuto luogo la
rivelazione di Dio al popolo di
Israele, il modo di comprendere la
fedeltà ha alcune differenze riguardo
a tale modo di intenderla. La fedeltà
non viene associata alla precisione,
ma viene enfatizzata in altri aspetti
come la solidità, la stabilità o
permanenza lungo il tempo;
l’affidabilità, la lealtà e la veridicità.

Non come altri dei

Se cerchiamo una definizione
completa della fedeltà nella Sacra
Scrittura, non la troviamo. Se, invece,
ricorriamo ai libri sacri per chiedere
chi è fedele, tanto l’Antico che il
Nuovo Testamento ci rispondono in



maniera netta: fedele è Dio (cfr. Dt
32, 4; 1 Co 1, 9; 1 Ts 5, 24 e altri). Che
significa che Dio è fedele? Perché la
fedeltà come caratteristica del
Signore è affermata così
ripetutamente? Da un lato, il Dio di
Israele è fedele in contrasto con le
divinità dei popoli vicini. «Dio è il
fondamento della speranza – non un
qualsiasi dio»[1]. I miti pagani ci
fanno vedere divinità che si
comportano in maniera volubile e
capricciosa: a volte sono buoni, a
volte cattivi, non si sa mai come
reagiranno. E, quindi, non si può
confidare in loro. In Egitto e nella
Mesopotamia, ad esempio, era
frequente rappresentare le divinità
in forma di toro, leone, aquila,
dragone, o di altri animali, Il culto
verso queste divinità, quindi, veniva
manifestato con atti che
assomigliano a ciò che faremmo di
fronte a una bestia minacciosa:
soddisfarne la fame, placarne la



collera, o semplicemente non
disturbarne il riposo.

Non così in Israele. La legge mosaica,
del resto, proibisce la
rappresentazione del Signore in
qualsiasi forma (cfr. Es 20, 4; Lv 19,
4). Il Dio di Israele accetta sacrifici e
offerte, ma non lo fa perché ne abbia
bisogno o perché da essi dipenda il
suo stato d’animo (cfr. Sal 50, 7-15;
Dn 14, 1-27). Il fatto che il Signore sia
fedele, diversamente dai falsi dei,
vuol dire che non è capriccioso né
incostante, e che possiamo intuire, in
qualche modo, come opera. Allo
stesso tempo, questa fedeltà non
significa che il Signore segua un
modello di comportamento uniforme
o che la sua maniera di intervenire
nella storia sia ripetitivo. Dio è
libero, trascendente e sovrano, è
«tutto il movimento, tutta la bellezza,
tutta la grandezza»[2], al punto che la
sua fedeltà non esclude la novità (cfr.
Is 43, 16-19). Può sorprenderci e



sconcertarci. Dice Dio, per bocca del
profeta Isaia: «Perché i miei pensieri
non sono i vostri pensieri, le vostre
vie non sono le mie vie. Oracolo del
Signore. Quanto il cielo sovrasta la
terra, tanto le mie vie sovrastano le
vostre vie, i miei pensieri sovrastano
i vostri pensieri» (Is 55,8-9). Dio salva
sempre il suo popolo, ma non lo fa
sempre allo stesso modo. Per questo
«Egli sempre può, con la sua novità,
rinnovare la nostra vita e la nostra
comunità, e, anche se attraversa
epoche oscure e debolezze ecclesiali,
la proposta cristiana non invecchia
mai»[3]. Oltre a tale diversità, una
deformazione frequente della
relazione degli uomini con Dio è
quella di credere di poterlo
controllare o usare a nostra
discrezione. Per questo, la
divinazione e altre simili pratiche
erano severamente proibite in
Israele (cfr. Lv 19, 26.31). Il fatto che
Dio sia fedele alla sua parola non
vuol dire in nessun modo che la sua



maniera di comportarsi sia sempre
identica e, pertanto, prevedibile e
controllabile da parte degli uomini.
Possiamo essere certi che non
cesserà mai di amarci, anche se
molto spesso non sappiamo come. La
sua logica supera sempre la nostra. A
volte può darci di più di quanto
promesso, o può realizzare una
profezia in maniera inusitata. La
«fedeltà non ha nulla di sterile né di
statico; è creativa»[4].

Un Dio «ricco in misericordia e
fedeltà»

La Bibbia afferma che il Signore è
fedele diversamente dagli dei falsi
dei popoli vicini; per quanto, in
realtà, il testo sacro lo afferma
soprattutto in contrasto con gli esseri
umani: «La gloria d’Israele non
mentisce né può pentirsi, perché egli
non è uomo per pentirsi» (1 Sam
15,29). Diversamente dalla nostra
umana esperienza, il Signore dice



sempre la verità, non rinnega le sue
promesse: «Dio non è un uomo
perché egli menta, non è un figlio
d'uomo perché egli ritratti. Forse egli
dice e poi non fa? Parla e non
adempie?» (Num 23, 19). Soltanto Dio
è assolutamente fermo e affidabile,
su chi si può costruire con la
sicurezza di non essere defraudato.
Per questo Benedetto XVI può dire:
«Mentre tutto passa e muta, la Parola
del Signore non passa. Se le vicende
della vita ci fanno sentire smarriti e
ogni certezza sembra crollare,
abbiamo una bussola per trovare
l’orientamento, abbiamo un’ancora
per non andare alla deriva»[5].

Il libro dell’Esodo racconta che, dopo
il peccato del vitello d’oro, Dio
rinnovò l’alleanza con il suo popolo
sul monte Sinai. Quindi, prima di
affidare a Mosè per la seconda volta
le tavole della legge, Dio passò
davanti a lui dicendo: «Il Signore, il
Signore, Dio misericordioso e pietoso,



lento all'ira e ricco di amore e di
fedeltà» (Es 34, 6). Queste parole
sono considerate come una seconda
rivelazione del nome di Dio, dopo
l’altra che era stata fatta tempo
prima, allo stesso Mosè. Questa
definizione di come è Dio la
ritroviamo ripetuta, con poche
varianti, in diversi libri dell’Antico
Testamento[6]. Per questo, san
Josemaría dice: «Scorrendo la Sacra
Scrittura scoprirete costantemente la
presenza della misericordia di Dio
(…). Quanta sicurezza ci deve
ispirare la misericordia del
Signore!»[7].

Tuttavia, Israele sa che il suo Signore
è comprensivo e fedele,
semplicemente non perché lo abbia
detto a Mosè sul Sinai, ma soprattutto
perché il popolo lo ha comprovato
nella propria storia, sulla propria
pelle. Dio ha manifestato questa
caratteristica della sua fedeltà non
soltanto dichiarandola, ma facendola



vedere con le sue opere. Che Dio è
fedele è una esperienza di salvezza
che Israele vive nel corso del tempo.
«Signore, tu sei il mio Dio; voglio
esaltarti e lodare il tuo nome, perché
hai eseguito progetti meravigliosi,
concepiti da lungo tempo, fedeli e
stabili» (Is 25, 1). Le opere di Dio
mostrano la sua fedeltà; Israele è
testimone, una volta e un’altra, che la
sua misericordia non scompare di
fronte alle infedeltà umane. «Buono
è il Signore, il suo amore è per
sempre, la sua fedeltà di generazione
in generazione» (Sal 100, 5), canta il
salmista. E, in un altro passo:
«Canterò in eterno l'amore del
Signore, di generazione in
generazione farò conoscere con la
mia bocca la tua fedeltà» (Sal 89, 2).

Santa Maria, nel Magnificat, esprime
chiaramente questo modo di essere
di Dio, a chi si avvicina alla storia
sacra. La madre di Gesù loda Dio per
aver guardato alla sua umiltà, per



aver fatto grandi cose in lei,
«ricordandosi della sua misericordia,
come aveva detto ai nostri padri, per
Abramo e la sua discendenza, per
sempre» (Lc 1, 54-55). San Giovanni
Paolo II diceva che «nel Magnificat,
cantico veramente teologico perché
rivela l’esperienza del volto di Dio
compiuta da Maria, Dio non è
soltanto l’Onnipotente al quale nulla
è impossibile, come aveva dichiarato
Gabriele (cf. Lc 1, 37), ma anche il
Misericordioso, capace di tenerezza e
fedeltà verso ogni essere umano»[8].

Gesù è il compimento delle
promesse

La fedeltà è un attributo che
definisce Dio in relazione agli
uomini, specialmente al suo popolo
in virtù dell’alleanza. E, per
descrivere la forza di tale alleanza, i
profeti fanno ricorso ad alcune
immagini. Una di queste è quella del
matrimonio, che troviamo sviluppata



soprattutto nei libri di Osea, Geremia
ed Ezechiele. Questa immagine fa
risaltare la misericordia del Signore,
che è disposto a perdonare e a
ristabilire l’alleanza nonostante le
ripetute infedeltà di Israele. Un’altra
immagine è quella della paternità e
maternità. Il libro di Isaia la utilizza
molte volte, in modo commovente,
per sottolineare come Dio non
abbandona mai il suo popolo: «Sion
ha detto: «Il Signore mi ha
abbandonato, il Signore mi ha
dimenticato». Si dimentica forse una
donna del suo bambino, così da non
commuoversi per il figlio delle sue
viscere? Anche se costoro si
dimenticassero, io invece non ti
dimenticherò mai. Ecco, sulle palme
delle mie mani ti ho disegnato, le tue
mura sono sempre davanti a me» (Is
49, 14-16).

Gesù raccoglie tutta questa eredità di
fedeltà e di misericordia, diffusa
nell’Antico Testamento, per rivelare



la continuità di questo operare
divino nella sua persona. Per questo,
di fronte alle folle, il Signore con il
suo lamento fa eco a quell’oracolo
con il quale Isaia ci ricordava che Dio
non dimentica mai: «Gerusalemme,
Gerusalemme, tu che uccidi i profeti
e lapidi quelli che sono stati mandati
a te, quante volte ho voluto
raccogliere i tuoi figli, come una
chioccia raccoglie i suoi pulcini sotto
le ali, e voi non avete voluto!» (Mt 23,
37). A Gesù fa male la ribellione degli
uomini, la loro durezza di cuore di
fronte alla insistenza – la fedeltà –
dell’amore di Dio. Ispirandosi, altresì,
a un passo nel quale Isaia descrive
Israele come la vigna del Signore (cfr.
Is 5, 7), Gesù, raccontando la
parabola dei vignaioli omicidi (cfr.
Mc 12, 1-12), riassume la storia della
fedeltà di Dio di fronte all’infedeltà
umana. Dopo i tanti rifiuti di
raccogliere i frutti che gli spettavano,
per mezzo dei vari servitori inviati, il
signore della vigna decide di inviare



suo foglio come estremo tentativo.
Ma i vignaioli lo uccidono. Allo stesso
modo, alla venuta di Gesù, il Figlio
unico di Dio, e la sua morte in croce,
è la piena manifestazione della
fedeltà e della misericordia del Dio di
Israele; dopo averlo inviato a morire
per noi, Dio non può fare altro di più
grande (cfr. Eb 1, 1.2).

Gli apostoli, nella loro predicazione,
erano coscienti della relazione tra il
mistero pasquale di Cristo – la sua
passione e resurrezione – e la fedeltà
di Dio alle sue antiche promesse.
Gesù è «Amen, il testimone fedele e
veritiero» (Ap 3, 14), ci dice il libro
dell’Apocalisse. Nella seconda lettera
di Paolo ai Corinzi troviamo la
dichiarazione più esplicita al
riguardo: «Dio è testimone che la
nostra parola verso di voi non è «sì»
e «no». Il Figlio di Dio, Gesù Cristo,
che abbiamo annunciato tra voi, io,
Silvano e Timòteo, non fu «sì» e «no»,
ma in lui vi fu il «sì». Infatti tutte le



promesse di Dio in lui sono «sì»» (2
Cor 1, 18-20). E questa convinzione è
rimasta nella fede della Chiesa, che
ha costantemente proclamato che
Gesù è il fedele compimento di tutto
ciò che Dio aveva promesso (cfr. 1
Cor 15, 3-4).

Anche se non siamo fedeli, Egli
rimane fedele

A proposito di coloro che non
cedettero in Cristo durante il suo
passaggio sulla terra, san Paolo,
mettendo a fuoco la grandezza del
Signore, si esprime così: «Che
dunque? Se alcuni furono infedeli, la
loro infedeltà annullerà forse la
fedeltà di Dio? Impossibile!» (Rm 3,
3-4). In Dio possiamo porre la nostra
fiducia pienamente. «Chi fa
affidamento sui carri, chi sui cavalli:
noi invochiamo il nome del Signore,
nostro Dio» (Sal 20, 8), dice il
salmista, esprimendo la sua fiducia
nel Signore più che nelle strategie



umane per la battaglia. Infatti, chi è
Dio, se non il Signore? O chi è roccia,
se non il nostro Dio?» (2 Sam 22, 32),
dice la Sacra Scrittura, nel cosiddetto
Inno di Davide. Soltanto di Dio si può
affermare che è la Roccia alla quale
appoggiarsi senza paura e trovarvi
protezione. L’applicazione a Dio del
termine «Roccia» è così frequente
nell’Antico Testamento[9] che a volte
semplicemente vien detto «la Roccia»
e si capisce che si sta parlando di Lui.
Nell’osservare la fedeltà di Dio,
spesso in contrasto con l’incostanza
degli uomini, la Sacra Scrittura non
sembra dare molto credito alla
fedeltà umana.

Ma, piuttosto che una visione
pessimistica riguardo alle forze
umane, vuol significare una
affermazione realistica e profonda
sulla nostra limitatezza di fronte alla
sua potenza. Si capisce meglio, così,
questo duro oracolo trasmesso da
Geremia: «Maledetto l'uomo che



confida nell'uomo, e pone nella carne
il suo sostegno, allontanando il suo
cuore dal Signore. Sarà come un
tamerisco nella steppa; non vedrà
venire il bene, dimorerà in luoghi
aridi nel deserto, in una terra di
salsedine, dove nessuno può vivere.
Benedetto l'uomo che confida nel
Signore e il Signore è la sua fiducia. È
come un albero piantato lungo un
corso d'acqua, verso la corrente
stende le radici; non teme quando
viene il caldo, le sue foglie
rimangono verdi, nell'anno della
siccità non si dà pena, non smette di
produrre frutti » (Ger 17, 5-8).
Importante è capire che l’essere
umano non può essere fedele allo
stesso senso di come lo è Dio. La
risposta umana alla fedeltà del
Signore non è una condotta
impeccabile, senza incrinature, ma la
fede (cfr. Gn 15, 6; Eb 11, 1). Per
questo, in ebraico viene impiegato lo
stesso termine per dire che Dio è
fedele e per dire che un uomo crede



in Lui. Nel Nuovo Testamento viene
detto “fedele” chi crede in Gesù
Cristo e lo segue (cfr. At 10, 45). Ciò
che il Signore vuole da noi non è che
siamo fermi e solidi come Lui, che
sarebbe impossibile, ma che
poniamo in Lui tutta la nostra
fiducia, come fece Maria e come
hanno fatto i santi, «perché fedele è
colui che ha fatto la promessa» (Eb
10, 23). Soprattutto, il Signore vuole
che riconosciamo le nostre offese e
che ne chiediamo perdono. «Se
diciamo di essere senza peccato,
inganniamo noi stessi e la verità non
è in noi. Se confessiamo i nostri
peccati, egli è fedele e giusto tanto da
perdonarci i peccati e purificarci da
ogni iniquità» (1 Gv 1, 8-9). Per
quanto siamo peccatori, il Signore
non ci lascia mai soli. «Se siamo
infedeli, lui rimane fedele, perché
non può rinnegare se stesso» (2 Tm 2,
13).



«La nostra fedeltà non è altro che
una risposta alla fedeltà di Dio. Dio
che è fedele alla sua parola, che è
fedele alla sua promessa»[10]. E, in
questo stesso senso, il Prelato
dell’Opus Dei ha commentato: «La
fede nella fedeltà divina dà forza alla
nostra speranza, nonostante la
nostra personale debolezza ci porti a
volte a non essere del tutto fedeli nel
poco e forse, talvolta, anche nel
molto. Ecco allora che la fedeltà
consiste nel percorrere, con la grazia
di Dio, la strada del figlio prodigo»[11].
La cosa importante è tornare sempre
a chi compie la promessa, ritornare
con fede alla Roccia che sempre ci
attende.

Juan Carlos Ossandón

[1] Benedetto XVI, enc. Spe salvi, n.
31.



[2] San Josemaría, Amici di Dio, n.
190.

[3] Francesco, Evangelii Gaudium, n.
11.

[4] Benedetto XVI, Omelia, 12-
IX-2009.

[5] Benedetto XVI, Angelus, 12-
XII-2010.

[6] Cfr. Num 14, 17-18; Dt 7, 9-10; Sal
86, 15; 145, 8; Gioe 2,1 3; Gion 4, 2 y 
Na 1, 3.

[7] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 7.

[8] San Giovanni Paolo II, Udienza, 6-
XII-1996.

[9] Cfr. per esempio Dt 32, 4; 1 Sam 2,
2; 2 Sam 22, 2; Sal 19, 15; 28, 1; 71, 3; 
Is 17, 10; Ab 1, 12; ecc.

[10] Francesco, Omelia, 15-IV-2020.



[11] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
pastorale, 19-III-2022.

Juan Carlos Ossandón

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/vale-la-pena-ii-
benedetto-colui-che-confida-nel-

signore/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/vale-la-pena-ii-benedetto-colui-che-confida-nel-signore/
https://opusdei.org/it-it/article/vale-la-pena-ii-benedetto-colui-che-confida-nel-signore/
https://opusdei.org/it-it/article/vale-la-pena-ii-benedetto-colui-che-confida-nel-signore/
https://opusdei.org/it-it/article/vale-la-pena-ii-benedetto-colui-che-confida-nel-signore/

	«Vale la pena!» (II): Benedetto colui che confida nel Signore

