
opusdei.org

Va’ e fa’ lo stesso (II):
Un solo cuore e una
sola anima

Noi cristiani facciamo parte del
Corpo di Cristo, la sua Chiesa.
Questa realtà, presente fin dai
tempi apostolici, è una guida
sicura per agire con iniziativa e
responsabilità, vedendo in tutti
gli uomini dei fratelli la cui
identità ci interroga.

28/11/2023

Fin dall’inizio i discepoli di Cristo
vivevano in una relazione di



comunione sia sul piano spirituale
che su quello materiale. Negli Atti
degli Apostoli è scritto che «erano
perseveranti nell’insegnamento degli
Apostoli e nella comunione, nello
spezzare il pane e nelle
preghiere» (At 2, 42), «tutti i credenti
stavano insieme e avevano ogni cosa
in comune» (At 2, 44) e «spezzavano
il pane nelle case e prendevano cibo
con letizia e semplicità di cuore» (At
2, 46).

Questo contegno dei primi cristiani si
estendeva in atti di solidarietà sia
verso i fratelli che verso persone
vicine che avevano bisogno di
qualcosa. Gli Atti citano l’attenzione
a orfani e vedove, la divisione dei
beni secondo le necessità di ciascuno,
le guarigioni miracolose. Come Gesù
aveva dedicato gran parte del suo
ministero alla guarigione dei
paralitici, dei ciechi o dei lebbrosi, a
risuscitare i morti, a dare cibo agli
affamati o a liberare gli indemoniati,



anche i suoi discepoli, spinti dalla
carità dello Spirito Santo, cercarono
di imitare il cuore misericordioso di
Cristo e di riconoscerlo nei poveri,
nei malati e nei prigionieri.

Quando fu più maura e si diffuse, la
Chiesa fece propria,
istituzionalmente, l’attenzione alle
necessità materiali e spirituali di
uomini e donne. San Giustino, verso
l’anno 150, descrive la riunione
domenicale dei fedeli (la Messa).
L’assemblea comincia con i saluti e la
lettura degli apostoli o dei profeti,
seguita da una esortazione di chi
presiede la liturgia e dalle preci; poi
viene offerto il pane e il vino, che,
dopo la consacrazione e il
ringraziamento, vengono distribuiti
ai presenti; infine, ha luogo quello
che ora chiamiamo colletta: «quelli
che hanno e che vogliono, ciascuno
secondo una loro libera decisione,
danno quello che sembra loro bene, e
quello che si raccoglie si consegna al



presidente ed egli soccorre con ciò gli
orfani e le vedove, e quelli che per
malattia o per altra causa sono
bisognosi, quelli che si trovano nelle
carceri, i forestieri di passaggio»[1]. In
seguito questa attenzione individuale
si trasformò in una serie di
istituzioni come ospedali,
orfanotrofi, scuole per famiglie
indigenti o in università.

Una chiamata a prendersi cura

Papa Francesco, come i suoi
predecessori, insiste sul fatto che non
possiamo rimanere indifferenti
davanti a chi ha più necessità e ci
spinge a creare strutture sociali che
contribuiscano a far sì che i più
poveri possano vivere degnamente[2].
Ma perché debbo occuparmi dei
poveri o, se io stesso lo sono, chi ha
più bisogno di me di essere aiutato?
Per essere un cristiano coerente non
basta che la vita individuale e
privata di ognuno sia onesta al



cospetto di Dio? Benedetto XVI ci
anticipa la risposta: «Il culto gradito
a Dio non è mai un atto meramente
privato»[3]; infatti, «l'unione con
Cristo è allo stesso tempo unione con
tutti gli altri ai quali Egli si dona. Io
non posso avere Cristo solo per me;
posso appartenergli soltanto in
unione con tutti quelli che sono
diventati o diventeranno suoi»[4].

Già la Genesi pone, all’inizio della
storia dell’umanità, la domanda di
Dio sull’“altro”: Caino, «dov’è Abele,
tuo fratello?». La risposta di Caino,
«Sono forse io il custode di mio
fratello?», nasconde, a parte il rifiuto
di questa responsabilità, la colpa
dell’omicidio (cfr. Gn 4, 9). La
domanda di Dio, spiega papa
Francesco, vuole mettere in evidenza
che non possiamo «giustificare
l’indifferenza come unica risposta
possibile» e apre la porta a «creare
una cultura diversa, che ci orienti a
superare le inimicizie e a prenderci



cura gli uni degli altri»[5]. Sono qui
ricordate le due grandi tentazioni
che di solito abbiamo riguardo
all’altro: la freddezza
dell’indifferenza e l’esacerbazione
dell’indifferenza.

Adamo, Cristo e tutta l’umanità

La dimensione sociale, relazionale,
della persona è stata appannata negli
ultimi decenni, specialmente in
alcune culture, dall’individualismo,
dal consumismo, dalla scomparsa di
vincoli o dalla esaltazione della
soggettività.

Non era così nella Chiesa primitiva.
La mentalità ebraica, che
caratterizzava anche i primi
cristiani, differiva dalla nostra in un
aspetto fondamentale: per loro
Adamo (e soprattutto Cristo, come
secondo Adamo) non era
semplicemente un uomo singolo, ma
anche un essere collettivo che
conteneva, nel suo corpo, tutta



l’umanità. Nel suo significato semita,
l’uomo non “ha” un corpo, ma “è” un
corpo[6]. In ebraico il termine basar
significa carne, però anche essere
vivente – carne animata – ed essere
umano, compresa l’anima. Nella
Sacra Scrittura si usa con significati
diversi, e in greco si traduce sia con 
sarx (carne) che con sôma (corpo). Il
significato ebraico include l’unità tra
gli esseri umani per la loro natura
condivisa e la loro relazione
reciproca: per questo Eva è “carne
della sua carne” rispetto ad Adamo.
Invece sôma fa riferimento
esclusivamente all’individuo, e in
questo senso mette in evidenza la
distinzione: oltre che “abbiamo la
medesima carne (natura)”, ha il
significato di “la mia carne (e,
pertanto, la mia vita) è diversa dalla
tua”. L’occidente ha ereditato questa
ultima accezione.

Quando la Sacra Scrittura parla di
Adamo si sta riferendo anche a tutto



il genere umano contenuto, in
qualche modo, nel suo corpo. «Tutto
il genere umano è in Adamo “come
un unico corpo in un unico uomo”»[7],
spiega il Catechismo citando san
Tommaso. Per questo ogni atto
buono di uno dei membri favorisce
l’unità di tutto il corpo, mentre ogni
infedeltà la disgrega, provocando la
divisione dell’umanità. Il peccato
originale, essendo stato commesso da
Adamo, diventa universale, come lo è
anche la salvezza operata da Cristo.
Paolo parla dell’ “uomo vecchio” che
esiste in ognuno di noi per
appartenere al genere umano, che
rimane sepolto dal battesimo quando
rinasciamo a una nuova vita in
Cristo[8].

Già in quei primi secoli i Padri della
Chiesa espongono la loro concezione
dell’umanità come un tutt’uno, un
unico corpo. Si rendono conto che
quando Adamo pecca, è tutta
l’umanità che pecca: «portiamo tutti



il suo nome», afferma sant’Ireneo di
Lione[9]; «tutti usciamo dal Paradiso
insieme con Adamo, che se lo lasciò
alle spalle», scrive sant’Efrem[10].
Cristo viene a restaurare l’unità
perduta nel corpo di Adamo, a
riunire il genere umano: come a
Babele l’umanità subisce una forte
divisione, in Cristo riceviamo lo
Spirito Santo, che fa in modo che, pur
parlando lingue diverse, i cristiani
possano intendersi in una nuova
Pentecoste[11].

La Chiesa, corpo di Cristo

Fanno riflettere le parole di Gesù
quando appare a Saulo sulla via di
Damasco: «Saulo, Saulo, perché mi
perseguiti? [...] Io sono Gesù, che tu
perseguiti!» (At 9, 4-5). Gesù
risuscitato identifica i suoi discepoli
con se stesso e Saulo comprende che
tra Gesù e la Chiesa c’è una unione
così stretta da formare una unità, al
punto che perseguitare i discepoli



significa perseguitare lo stesso Gesù.
Questa identificazione della Chiesa
con il corpo di Cristo significa che, se
io posso identificarmi con Cristo, e i
miei fratelli nella fede anche,
l’unione tra noi è un vincolo molto
più forte che in qualunque
istituzione umana.

In quanto buon ebreo, per Paolo la
nozione di corpo fa riferimento a
una unità che trascende
l’individualità dell’uomo. In Cristo,
«data la natura del corpo che ha fatto
suo, è contenuto in qualche modo
l’insieme di tutto il genere
umano»[12]. Incarnandosi, Egli non
solo prende un corpo umano,
individuale, ma in qualche modo ci
assume tutti, vicino a sé, nel suo
corpo. È così che Cristo indirizza la
sua salvezza a tutta l’umanità,
cosicché tutta essa è chiamata e
abilitata a far parte del suo corpo, la
Chiesa. Essa non è cattolica,
universale, per essere propagata per



tutta la terra; era già cattolica il
giorno di Pentecoste[13]. La Chiesa è
cattolica perché si rivolge a tutta
l’umanità, che forma un solo corpo,
quello di Adamo, rovinato dal
peccato.

Da qui proviene la irrinunciabile
dimensione sociale della Chiesa: è
organicamente una. È un corpo,
quello di Cristo (cfr. 1 Cor 12, 27), e
non una federazione di assemblee
locali. Ecco perché, se un membro
della Chiesa soffre per qualcosa, con
lui soffrono gli altri[14]. Questo
significa che comprenderemo
veramente e pienamente che
significa essere cristiano nella
misura in cui facciamo nostro questo
carattere sociale e viviamo in
accordo con esso. Invece, quando lo
ignoriamo, non mostriamo più il
vero volto della Chiesa.

La tentazione del rifiuto



Anche se comprendiamo questa
realtà – tutti siamo fratelli in quanto
discendenti di Adamo, nella nostra
umanità, e in quanto parte del Corpo
di Cristo che è la Chiesa, grazie al
battesimo –, molte volte nel nostro
quotidiano non riconosciamo l’altro
come tale. A volte sono le prime
impressioni quelle che ci tengono
lontano, altre volte un giudizio
elaborato sulla base di una
esperienza prolungata; certe volte la
difesa di un bene o di una verità ci
rende insensibili o sarcastici; altre
volte la fragilità o l’errore nella vita
di altri ci danno fastidio. Tra cattolici,
legittime preferenze diverse alla fine
possono trasformare alcune persone,
che sono rette, buone, impegnate, in
nemici di fazioni opposte, sia per il
modo di partecipare alla Messa, sia
per le scelte legate all’educazione dei
figli, sia per le persone che si
seguono più volentieri. Certe volte
basta poco per far dimenticare a noi
cristiani che quello che ci unisce è



qualcosa di molto più forte e
profondo di quello che può essere
motivo di divisione: difetti del
carattere, modi di reagire nei
confronti di un male morale o
sociale, divergenza di opinioni sul
modo migliore di evangelizzare, una
certa opinione su questioni di
politica, ecc.

Ne parla C. S. Lewis in modo molto
eloquente nel noto libro “Le lettere di
Berlicche” (ovvero le lettere di un
diavolo scaltro al suo giovane
nipote), dove il demonio esperto
spiega all’apprendista proprio che la
Chiesa visibile può essere una
“tentazione” dalla quale noi cristiani
ci lasciamo trascinare con incredibile
facilità. Fornisce alcuni esempi, pieni
di arguzia e buon umore, di come al
“paziente”, un uomo da poco
convertito al cattolicesimo, costi
capire il tesoro della comunione
nella diversità anche durante le
cerimonie liturgiche: «Il tuo paziente,



grazie a Nostro Padre delle
Profondità, è un insensato, e se
qualcuno di questi vicini stona
quando canta, o porta stivali che
frusciano, o ha la pappagorgia, o
veste in modo stravagante, il
paziente crederà facilmente che,
pertanto, la sua religione deve essere
comunque ridicola»[15].

In questo senso, le relazioni tra i
cristiani possono imparare molto
dalla fraternità umana. È una
esperienza universale per chi ha
fratelli che, malgrado possibili
scontri, la presenza di un problema
esterno (una difficoltà a scuola, la
malattia di un genitore, la morte di
una persona amata...) suole avere
come reazione immediata la
dimenticanza di conflitti minori, cosa
che permette il sostegno, l’affetto e la
difesa reciproca. Anche persone con
idee opposte a volte riacquistano
l’umanità dell’altro proprio per
motivi di questo tipo: perché suo



marito è malato di cancro, perché è
rimasto senza lavoro, perché la figlia
è nata prematura. Queste situazioni,
nelle quali affrontiamo il dolore,
assai spesso sono occasioni per
aprire gli occhi e vedere che “siamo
corresponsabili di occuparci del
mondo, stabilendo relazioni fondate
sulla carità, sulla giustizia e sul
rispetto, specialmente superando la
malattia dell’indifferenza”[16].

Responsabilità personale nella
salvezza di tutti

Quando considera l’umanità come
una unità, il cristianesimo eredita dal
giudaismo anche la concezione
comunitaria di salvezza[17]. Vale a
dire, la fede non si riduce a
«un’opzione individuale che avviene
nell’interiorità del credente [...]. Essa
si apre, per sua natura, al "noi",
avviene sempre all’interno della
comunione della Chiesa [...]. Perciò
chi crede non è mai solo»[18]. Gli altri,



uomini e donne, appartenendo tutti
allo stesso corpo, fanno parte della
stessa vita e finiscono col far parte
anche della stessa responsabilità
personale. Sono fratelli per i quali
vegliamo, con i quali ci riconciliamo,
che amiamo. Essere cristiano non si
riduce alla coscienza individuale di
ogni fedele.

La nostra personalità sarà tanto più
forte quanto più solida è la nostra
appartenenza al corpo di Cristo. Non
possiamo limitarci a pensare
comodamente che sia la Chiesa, come
istituzione, ad avere la responsabilità
di vegliare sui fratelli attraverso i
suoi organismi caritatevoli,
assistenziali, educativi, ecc., e che a
me, semplice battezzato, compete
solamente di portare avanti la mia
vita personale e quella dei miei
congiunti. «Nessun’anima – nessuna!
– può esserti indifferente», afferma
categoricamente san Josemaría[19].



Il modo in cui comprendiamo la fede,
anche nella sua dimensione sociale,
incide direttamente nel nostro
comportamento. Pertanto, impostare
la propria vita come se gli altri non ci
fossero non è coerente con la
dimensione sociale dell’umanità
assunta da Cristo.

Questo ha una serie di conseguenze
pratiche dirette: mi sento
responsabile degli altri, che siano più
felici, si sentano accolti e compresi,
accompagnati verso Cristo,
Cammino, Verità e Vita? Nel
difendere le mie opinioni, lo faccio
sempre con uno sguardo e un tono
che riconoscono l’altro nella sua
umanità? Vedo negli altri dei fratelli
con i quali costruire la Chiesa?

Una famiglia forte

La mancanza di unità nella Chiesa, o
per indifferenza o per disaccordo,
può ricordarci la torre di Babele.
Questa volta il problema non emerge



necessariamente tra vicini, ma
piuttosto sulle reti sociali, attraverso
pubblicazioni sui mezzi di
comunicazione e attacchi da fonti
anonime o da scritti che mettono in
ridicolo altre forme di pensare, ecc.
Dopo due millenni di espansione e
crescita della Chiesa, si sono
irrobustiti alcuni aspetti (teologia,
pastorale, evangelizzazione...), ma
riscontriamo divisioni, spesso
all’interno di una stessa comunità.
Tra quelli che preferiscono un modo
o l’altro di celebrare gli atti liturgici,
quelli che votano differenti partiti
politici o quelli che difendono modi
diversi di portare avanti
l’evangelizzazione, si può innalzare
la bandiera di “questa è l’alternativa
veramente cattolica”. San Josemaría
metteva sull’avviso: «È come se
sentissi gridare san Paolo rivolto ai
Corinzi: [...] è forse diviso il Cristo?
Paolo è stato forse crocifisso per voi?
O siete stati battezzati nel nome di
Paolo? Perché allora andate dicendo:



“Io sono di Paolo”, “Io invece sono di
Apollo”, “Io invece di Cefa”, “E io di
Cristo”?»[20].

Le ferite del corpo di Cristo dolgono,
perché si tratta di una frattura nella
parte più intima della identità
cristiana: siamo chiamati a essere
membra di un Corpo, pietre vive
destinate a edificare la Chiesa... e la
missione di evangelizzare appare
compromessa da divisioni tra quelli
che dovrebbero collaborare con
gioia. Per questo motivo la Chiesa
non si stanca di incoraggiarci a
curare questo aspetto, ricordandoci
che siamo chiamati ad essere «forze
di unità all’interno del Corpo di
Cristo [...]. Con grande umiltà e
fiducia chiediamo allo Spirito di
metterci in grado ogni giorno di
crescere nella santità che ci renderà
pietre vive nel tempio che Egli sta
innalzando proprio adesso in mezzo
al mondo. Se dobbiamo essere forze
vere di unità, [...] perdoniamo i torti



subiti e soffochiamo ogni sentimento
di rabbia e di contesa!»[21].

Se ci preoccupiamo per gli altri
rafforziamo la Chiesa e tutta
l’umanità, e soprattutto
contribuiamo a costruire la Chiesa,
rendendo possibile la sua missione di
portare il messaggio di Cristo a
coloro che ci stanno attorno, come
fecero i primi cristiani: «tutti furono
colmati di Spirito Santo e
proclamavano la Parola di Dio con
franchezza» (At 4, 31), giacché «la
moltitudine di coloro che erano
diventati credenti avevano un cuore
solo e un’anima sola» (At 4, 32).

[1] San Giustino, I Apologia, 67.

[2] Cfr. Papa Francesco, enc. Fratelli
Tutti, 116, 137, 168-169, 179, 183, 186.



[3] Benedetto XVI, es. ap.
postsinodale Sacramentum caritatis,
83.

[4] Benedetto XVI, enc. Deus caritas
est, 14.

[5] Papa Francesco, enc. Fratelli Tutti,
57.

[6] Cfr. Rm 12, 4-5; 1 Cor 10, 17; 1 Cor
12, 13.

[7] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 404; cfr. San Tommaso d’Aquino, 
Quaestiones disputatae de malo, 4, 1.

[8] Cfr. Papa Francesco, Udienza 9-
V-2018; Ef 4, 20-24.

[9] Sant’Ireneo, Contra Haereses, III,
23, 2.

[10] Sant’Efrem il Siro, Himno 49.

[11] Cfr. Giovanni Paolo II, Udienza,
29-VII-1998.



[12] Cfr. Ilario di Poitiers, In Mt. IV
12.

[13] Cfr. De Lubac, Cattolicesimo,
37-38.

[14] Cfr. cost. dogm. Lumen Gentium,
7.

[15] C. S. Lewis, Lettere di Berlicche,
Mondadori, Milano.

[16] Fernando Ocáriz, “Allargare il
cuore” in Be to care, 29-IX-2022.

[17] Cfr. De Lubac, Cattolicesimo, 46.

[18] Papa Francesco, enc. Lumen
fidei, 39.

[19] San Josemaría, Forgia, 951.

[20] San Josemaría, Lettera n. 4, 19b
(1 Cor 1, 13).

[21] Benedetto XVI, Omelia, 19-
IV-2008.

https://www.google.com/url?q=https://opusdei.org/it/article/fernando-ocariz-prelato-allargare-il-cuore-29-settembre-2022-be-to-care/&sa=D&source=editors&ust=1700648674913446&usg=AOvVaw3GAazst5M-H_SMbpY9ZVBq
https://www.google.com/url?q=https://opusdei.org/it/article/fernando-ocariz-prelato-allargare-il-cuore-29-settembre-2022-be-to-care/&sa=D&source=editors&ust=1700648674913446&usg=AOvVaw3GAazst5M-H_SMbpY9ZVBq


Goretti Garay

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/va-e-fa-lo-stesso-
ii-un-solo-cuore-e-una-sola-anima/

(23/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/va-e-fa-lo-stesso-ii-un-solo-cuore-e-una-sola-anima/
https://opusdei.org/it-it/article/va-e-fa-lo-stesso-ii-un-solo-cuore-e-una-sola-anima/
https://opusdei.org/it-it/article/va-e-fa-lo-stesso-ii-un-solo-cuore-e-una-sola-anima/

	Va’ e fa’ lo stesso (II): Un solo cuore e una sola anima

