
opusdei.org

La tenerezza di Dio
(II): “Va’ e anche tu
fa’ lo stesso”: la
Legge di Dio e la
misericordia

Chi è il mio prossimo? Il
Signore risponde a questa
domanda del dottore della
Legge con la parabola del buon
samaritano. Apre così davanti a
lui e a noi, il panorama delle
beatitudini, che mostrano
quanto sia profonda la Legge di
Dio. Nuovo articolo sulla
misericordia.



13/07/2016

Un giorno un dottore della Legge si
avvicinò per domandare al Signore
che cosa doveva fare per ottenere la
vita eterna. In realtà voleva mettere
alla prova l’ortodossia di quel Rabbí
di Nazaret, del quale, in verità, non
sapeva che cosa pensare[1]. Però il
Signore non si infastidisce; accetta il
dialogo e a sua volta gli domanda:
«Che cosa sta scritto nella Legge? Che
cosa vi leggi?»[2]. Il dottore risponde
con alcune parole dello Shemá Israel, 
Ascolta, Israele, che ogni israelita
imparava fin da bambino: «Tu
amerai il Signore tuo Dio con tutto il
cuore, con tutta l’anima e con tutte le
forze»[3]; poi aggiunge, citando il
libro del Levitico: «amerai il tuo
prossimo come te stesso»[4]. In
queste due formule si sintetizza tutta
la Legge e i Profeti[5], tanto che il
Signore dice: «Hai risposto bene; fa’



questo e vivrai»[6]. Il dottore non si
aspettava che la sua domanda si
risolvesse con questa semplicità
disarmante. «Volendo
giustificarsi»[7], insiste allora con
una nuova questione: «E chi è il mio
prossimo?»[8]. Il Signore, che vuole
conquistare la fiducia del suo
interlocutore non si dà per vinto; e
allora gli parla al cuore – a lui e agli
uomini e alle donne di tutti i tempi –
con un linguaggio a un tempo franco
e solenne: è la parabola del buon
samaritano.

“Farsi prossimo”

Nel povero uomo depredato sulla
strada che da Gerusalemme porta a
Gerico, i Padri della Chiesa vedevano
Adamo, e con lui – perché Adamo
significa esattamente “uomo” –
l’umanità maltrattata dal suo stesso
peccato, dal nostro stesso peccato.
Nel buon samaritano riconoscevano
Gesù, che viene con pazienza a



curarci, dopo che erano passati oltre
coloro che in realtà non erano capaci
di portare nel mondo la salvezza.
Egli, invece, può e vuole. Così
un’antica e venerabile omelia
immagina l’incontro di Gesù con
Adamo – che è anche l’incontro con
ciascuno di noi – durante la sua
discesa agli inferi: «Io sono il tuo Dio,
che per te e per tutti quelli che da te
nasceranno mi sono fatto tuo figlio;
ora ti dico che ho il potere di
annunciare a quanti sono incatenati:
“Uscite”, e a quanti si trovano nelle
tenebre: “Illuminatevi”, e a quanti
dormono: “Alzatevi”»[9]. Assieme a
Gesù, sono chiamati a portare la sua
salvezza – a essere buoni samaritani
– i suoi unti: i cristiani. Come il loro
Signore, anch’essi debbono fasciare
le ferite degli uomini e versarvi olio e
vino[10]: debbono essere buoni
albergatori fino al ritorno del
Samaritano: «Questa locanda, se te
ne rendi conto, è la Chiesa. Ora è una
locanda, perché la nostra vita



consiste nel camminare; sarà una
casa che non abbandoneremo mai
una volta che saremo arrivati sani al
regno dei cieli. Frattanto, accettiamo
volentieri di essere curati nella
locanda»[11].

Questo è il panorama che il Signore
vuole mostrare al dottore della
Legge, e con lui a tutti i cristiani e a
tutti gli uomini. Non ha parole di
rimprovero per le loro ristrettezze
mentali, ma prima li fa riflettere e
poi sognare: «Va’ e anche tu fa’ lo
stesso»[12]. Come succede spesso nei
Vangeli, è bene non farsi ingannare
dalla sinteticità del racconto. La
risposta alla domanda di Gesù – «Chi
è stato il suo prossimo?» – è
certamente ovvia: «Chi ha avuto
compassione di lui»[13]. Non è
evidente, invece, perché il Signore fa
questa domanda, che fa cambiare
opinione al dottore della Legge.
«Gesù inverte la prospettiva: non si
tratta di riconoscere l’altro come un



mio simile, ma della mia capacità di
farmi simile all’altro»[14]. Davanti a
un atteggiamento ristretto, che
delimita il campo d’azione nel fare il
bene – valutando, per esempio, se gli
altri appartengono al mio gruppo, o
se poi mi restituiranno il favore –, il
Signore risponde invitando a elevare
lo sguardo, a farci noi stessi
prossimo.

In tal modo la parola prossimo, oltre
a indicare un tipo di persone che
meriterebbero la mia attenzione,
diventa una qualità del cuore.
Pedagogia divina, che provoca la
domanda: a chi fare il bene? E così la
trasforma: ciò che era materia di
discussione e di casistica nelle scuole
rabbiniche – dove stava il limite, fino
a che punto dovrei prendermi cura
degli altri – si trasforma in una sfida
audace. Il cristiano – diceva Giovanni
Paolo II – «non s’interroga su chi
deve amare, perché domandarsi “chi
è il mio prossimo” è già porre limiti e



condizioni [...]. La domanda legittima
non è “chi è il mio prossimo?”, ma “a
chi debbo io farmi prossimo?”. E la
risposta è: “Chiunque è nel bisogno,
anche se mi è sconosciuto, diventa
per me prossimo da aiutare”»[15]. È
la prossimità[16] un neologismo di
Papa Francesco, che ci ricorda la
nostra vocazione a essere prossimi al
nostro prossimo, a essere «isole di
misericordia in mezzo al mare
dell’indifferenza»[17].

Il cammino verso la pienezza della
Legge

Si potrebbe dire che questo dialogo
con il dottore della Legge sintetizza il
cammino che porta dagli
insegnamenti morali dell’Antico
Testamento fino alla pienezza della
vita morale in Cristo. La verità è che,
come ricorda san Paolo, la Legge del
popolo eletto è buona e santa[18], ma
non è quella definitiva. Era ordinata,



soprattutto, a preparare i cuori
all’arrivo di nostro Signore.

La domanda del fariseo – «Qual è il
più grande comandamento della
Legge?»[19] – sembra rispecchiare
una sorta di angoscia davanti alla
quantità di precetti che, in base a
una concezione legalista, erano stati
man mano introdotti nella vita
religiosa degli israeliti. In un altro
momento Gesù si lamenta dei dottori
della Legge «che caricate gli uomini
di pesi insopportabili, e quei pesi voi
non li toccate nemmeno con un
dito»[20]. Certe volte, inoltre, le
tradizioni umane erano diventate
una scusa per non dover sottostare a
un comando divino: così, il Signore
denuncia l’atteggiamento di coloro
che prendevano a pretesto le offerte
da fare al Tempio per non aiutare i
propri genitori[21].

Per questo Gesù guarda a ciò che è
fondamentale: l’Amore di Dio e del



prossimo. Con ciò si adempie ciò che
Egli stesso dice: di non essere venuto
«ad abolire la Legge o i Profeti; non
sono venuto per abolire, ma per dare
compimento»[22]. L’Alleanza che Dio
aveva stabilito con il suo Popolo
includeva alcune prescrizioni che
non avevano il significato originale
di imporgli pesi ma, esattamente il
contrario, di condurli per sentieri di
libertà: «Io pongo oggi davanti a te la
vita e il bene, la morte e il male;
poiché io oggi ti comando di amare il
Signore tuo Dio [...], perché tu viva e
ti moltiplichi e il Signore tuo Dio ti
benedica nel paese che tu stai per
entrare a prendere in possesso»[23].

La terra promessa agli ebrei è una
figura della terra interiore nella
quale gli uomini e le donne di tutti i
tempi possiamo entrare, se viviamo
nel loro autentico senso i
comandamenti del Signore. Sono una
porta per arrivare alla comunione
con Dio, perché qualunque altra



terra al di fuori di essa risulta
inospitale: «Quel che occorre per
raggiungere la felicità non è una vita
comoda, ma un cuore
innamorato»[24].

Se i precetti rituali e legali del Popolo
di Israele cessarono con la venuta di
Cristo, i dieci comandamenti,
conosciuti anche come il Decalogo,
sono perenni: riuniscono i principi
fondamentali per poter amare Dio –
ponendolo al di sopra di tutto,
rispettando il suo santo nome,
dedicandogli i giorni di festa, come
facciamo noi cristiani la domenica –;
e per poter amare gli altri –
stimolando l’affetto e la riverenza
verso i genitori, proteggendo la vita,
la purezza di cuore, ecc. – Quante
generazioni di israeliti hanno
meditato la verità e la sollecitudine
di Padre che contengono queste dieci
parole! «Mia eredità per sempre sono
i tuoi insegnamenti, sono essi la gioia
del mio cuore»[25], una



dimostrazione della misericordia
divina, che non vuole che ci
disorientiamo, ma vuole che
abbiamo una vita piena. A volte il
mondo può rivelarsi contrario ai
comandamenti, come se fossero
imposizioni sorpassate,
caratteristiche di uno stadio infantile
dell’umanità; però non mancano
esempi di come si sgretolano le
società e le persone quando credono
di poterli ignorare. Le dieci parole
del Signore sono le costanti
dell’universo interiore dell’uomo; se
si alterano, il loro cuore si deturpa.

Siate figli di vostro Padre

Il Decalogo è stato per così dire
inglobato nella nuova Legge che
Cristo ha instaurato nel salvarci,
quando ha dato la sua vita sulla
Croce. La Legge nuova è la grazia
dello Spirito Santo data mediante la
fede in Cristo[26]. Ora, dunque, non
abbiamo soltanto un orizzonte



morale al quale aspirare: si tratta di
vivere in Gesù, di somigliare sempre
più a Lui, lasciando che lo Spirito
Santo ci trasformi, per compiere così
i suoi comandamenti.

Come si può diventare più simili a
Cristo? Dove possiamo vedere il suo
modo di essere? Dice il Catechismo
che «le beatitudini dipingono il volto
di Gesù Cristo e ne descrivono la
carità»[27]. Negli insegnamenti
raccolti nei Vangeli vediamo il
ritratto di nostro Signore, il suo volto
che rivela l’amore compassionevole
del Padre verso tutti gli uomini. Essi
riprendono le promesse fatte al
popolo eletto, ma le perfezionano
ordinandole non più al godimento
della terra, ma al Regno dei Cieli[28].

Nel Vangelo di Matteo, le prime
quattro beatitudini si riferiscono a
un atteggiamento o modo di essere
centrato nelle parole di Gesù[29]:
«Beati i poveri di spirito», «gli



afflitti», «i miti», «quelli che hanno
fame e sete della giustizia». Invitano
a confidare completamente in Dio e
non nei nostri mezzi umani, ad
affrontare con senso cristiano le
sofferenze, a essere pazienti, giorno
dopo giorno. A queste beatitudini se
ne aggiungono altre che mettono
l’accento sull’azione: «Beati i
misericordiosi», «i puri di cuore», «gli
operatori di pace», e altre ancora che
avvertono che per seguire Gesù
dobbiamo sopportare alcune
contrarietà[30], sempre lietamente,
perché«la felicità del Cielo è per
coloro che sanno essere felici sulla
terra»[31].

Non c’è dubbio che le beatitudini
manifestino la misericordia di Dio,
che è impegnato a dare una felicità
senza limiti a coloro che lo seguono:
«Rallegratevi ed esultate, perché
grande è la vostra ricompensa nei
cieli»[32]. Non sono, tuttavia, una
serie di massime per immaginare un



utopistico mondo migliore che 
qualcuno si occuperà di rendere
possibile, o per consolarsi falsamente
delle difficoltà del momento. Per
questo le beatitudini sono chiamate
anche le esigenze di Dio al cuore di
ogni uomo, che spingono a
impegnarsi a lavorare per il bene e la
giustizia già su questa terra.

Meditare spesso sulla beatitudini,
anche nell’orazione personale, aiuta
a sapere come applicarle nella vita di
ogni giorno. Per esempio, la mitezza
assai spesso si concretizza in quel
«sorriso amabile per colui che ti
annoia; quel silenzio davanti a
un’accusa ingiusta; la benevola
conversazione con i seccatori e gli
importuni; quel non dare
importanza, quotidianamente, ai
mille particolari fastidiosi e
impertinenti delle persone che
vivono con te...»[33].



Nello stesso tempo, chi fa in modo di
vivere secondo lo spirito delle
beatitudini va inserendo nella
propria personalità alcuni
atteggiamenti e modi di giudicare le
cose che lo aiutano a osservare i
comandamenti. La purezza di cuore
gli permette di vedere l’immagine di
Dio in ogni persona, considerandola
degna di rispetto e non come un
oggetto per soddisfare ambigui
desideri. Essere operatori di pace ci
aiuta a vivere come figli di Dio e a
riconoscere gli altri come suoi figli,
seguendo la «via migliore di
tutte»[34] della carità, che «tutto
copre, tutto crede, tutto spera, tutto
sopporta»[35], trasformando le offese
in occasione di amare e pregare per
coloro che si comportano male[36].
In sostanza, modellare il nostro
cuore in base ai contorni tracciati
dalle beatitudini trasforma in realtà
l’ideale che Gesù ci propone: «siate
misericordiosi, come è
misericordioso il Padre vostro»[37].



Ci trasformiamo in portatori
dell’amore di Dio, impariamo a
vedere negli altri quel prossimo che
ha bisogno del nostro aiuto; siamo in
Cristo quel buon samaritano che sa
farsi guidare dalla misericordia per
compiere pienamente la legge della
carità. Allora il nostro cuore si
ingrandisce, come accadde alla
Santissima Vergine.

Carlos Ayxelá – Rodolfo Valdés

 [1] Cfr. Lc 10, 25.

 [2] Lc 10, 26.

 [3] Dt 6, 5.

 [4] Lv 19, 18.

 [5] cfr. Mt 22, 40.

 [6] Lc 10, 28.



 [7] Lc 10, 29.

 [8] Ibid.

 [9] Omelia sul grande e santo Sabato
(PG 43, 462).

[10]Lc 10, 34.

[11] Sant’Agostino, Sermone 131, 6.

[12]Lc 10, 37.

[13]Ibid.

[14] Papa Francesco, Messaggio, 24-
I-2014.

[15] Giovanni Paolo II, Messaggio, 2-
II-1999.

[16] Papa Francesco, Es. Ap. Evangelii
Gaudium (24-XI-2013), n. 169.

[17] Papa Francesco, Messaggio, 4-
X-2014.

[18] Cfr. Rm 7, 12.



[19]Mt 22, 36.

[20]Lc 11, 46.

[21]Mt 15, 3-6.

[22]Mt 5, 17.

[23]Dt 30, 15-18.

[24] San Josemaría, Solco, n. 795.

[25]Sal 118 (119), 111.

[26] Cfr. San Tommaso d’Aquino, 
Summa Theologica, I-II, q. 106, a. 1, c.
e ad 2, cit. in San Giovanni Paolo II,
Enc. Veritatis Splendor, 6-VIII-1993, n.
24.

[27]Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 1717.

[28] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1716.

[29] Cfr. Mt 5, 3-12.

[30] Cfr. Mt 5, 10-12.



[31] San Josemaría, Forgia, n. 1005.

[32]Mt 5, 12.

[33] San Josemaría, Cammino, n. 173.

[34]1 Cor 12, 31.

[35]1 Cor 13, 7.

[36] Cfr. Mt 5, 44-45.

[37]Lc 6, 36.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/va-e-anche-tu-
fa-lo-stesso-la-legge-di-dio-e-la-

misericordia/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/va-e-anche-tu-fa-lo-stesso-la-legge-di-dio-e-la-misericordia/
https://opusdei.org/it-it/article/va-e-anche-tu-fa-lo-stesso-la-legge-di-dio-e-la-misericordia/
https://opusdei.org/it-it/article/va-e-anche-tu-fa-lo-stesso-la-legge-di-dio-e-la-misericordia/
https://opusdei.org/it-it/article/va-e-anche-tu-fa-lo-stesso-la-legge-di-dio-e-la-misericordia/

	​La tenerezza di Dio (II): “Va’ e anche tu fa’ lo stesso”: la Legge di Dio e la misericordia

