
opusdei.org

V. AMORE PER
AMORE

24/10/2024

164. Nelle esperienze spirituali di
Santa Margherita Maria, insieme
all’ardente dichiarazione d’amore di
Gesù, troviamo anche una risonanza
interiore che chiama a dare la vita.
Sapere di essere amati e riporre tutta
la nostra fiducia in questo amore non
significa annullare tutte le nostre
capacità di donazione, non implica di
rinunciare all’insopprimibile
desiderio di dare qualche risposta
con le nostre piccole e limitate
capacità.



UN LAMENTO E UNA RICHIESTA

165. A partire dalla seconda grande
manifestazione a Santa Margherita,
Gesù esprime il dolore perché il suo
grande amore per gli uomini «non
riceveva in cambio che ingratitudini
e indifferenza», «freddezze e
ripulse». «Questo – dice il Signore –
mi fa soffrire più di tutto ciò che ho
patito nella mia Passione»[162].

166. Gesù parla della sua sete di
essere amato, mostrandoci che il suo
Cuore non è indifferente alla nostra
reazione al suo desiderio: «Ho sete,
una sete tanto ardente di essere
amato dagli uomini nel Santissimo
Sacramento che mi consuma. Eppure
non trovo nessuno che, secondo il
mio desiderio, tenti di dissetarmi
corrispondendo al mio amore»[163]. La
richiesta di Gesù è l’amore. Quando il
cuore credente lo scopre, la risposta
che scaturisce spontaneamente non è
un’onerosa ricerca di sacrifici o il



mero adempimento di un pesante
dovere, ma è una questione d’amore:
«Ricevetti dal mio Dio grazie
straordinarie del suo Amore; mi
sentii spinta dal desiderio di
ricambiarlo e di rendergli amore per
amore»[164]. Così insegna Leone XIII,
scrivendo che, mediante l’immagine
del Sacro Cuore, la carità di Cristo «ci
spinge a ricambiare amore per
amore»[165].

PROLUNGARE IL SUO AMORE NEI
FRATELLI

167. Dobbiamo tornare alla Parola di
Dio per riconoscere che la migliore
risposta all’amore del suo Cuore è
l’amore per i fratelli; non c’è gesto
più grande che possiamo offrirgli per
ricambiare amore per amore. La
Parola di Dio lo dice con totale
chiarezza:

«Tutto quello che avete fatto a uno
solo di questi miei fratelli più piccoli,
l’avete fatto a me» (Mt 25,40).



«Tutta la Legge trova la sua pienezza
in un solo precetto: Amerai il tuo
prossimo come te stesso» (Gal 5,14).

«Sappiamo che siamo passati dalla
morte alla vita, perché amiamo i
fratelli. Chi non ama rimane nella
morte» (1 Gv 3,14).

«Chi non ama il proprio fratello che
vede, non può amare Dio che non
vede» (1 Gv 4,20).

168. L’amore per i fratelli non si
fabbrica, non è il risultato di un
nostro sforzo naturale, ma richiede
una trasformazione del nostro cuore
egoista. Nasce allora
spontaneamente la ben nota
supplica: “Gesù, rendi il nostro cuore
simile al tuo”. Per questo stesso
motivo, l’invito di San Paolo non era:
“Sforzatevi di fare opere buone”. Il
suo invito era precisamente:
«Abbiate tra voi gli stessi sentimenti
di Cristo Gesù» (Fil 2,5).



169. È bene ricordare che
nell’Impero romano molti poveri,
forestieri e tante altre persone
scartate trovavano nei cristiani
rispetto, affetto e cura. Questo spiega
il ragionamento dell’imperatore
apostata Giuliano, che si chiedeva
perché i cristiani fossero così
rispettati e seguiti, e riteneva che una
delle ragioni fosse il loro impegno di
assistere i poveri e i forestieri, visto
che l’Impero li ignorava e li
disprezzava. Per questo imperatore
era intollerabile che i suoi poveri non
ricevessero aiuto da parte sua,
mentre gli odiati cristiani «sfamano i
loro, e pure i nostri»[166]. In una
lettera si sofferma soprattutto
sull’ordine di creare istituzioni di
beneficenza per competere con i
cristiani e attirare il rispetto della
società: «Apri in tutte le città
numerosi alloggi, affinché gli
stranieri possano godere della nostra
umanità. [...] Abitua gli Elleni alle
opere di beneficienza»[167]. Ma egli



non raggiunse il suo obiettivo,
sicuramente perché dietro tali opere
non c’era l’amore cristiano, che
permetteva di riconoscere ad ogni
persona una dignità unica.

170. Identificandosi con i più piccoli
della società (cfr Mt 25,31-46) «Gesù
ha portato la grande novità del
riconoscimento della dignità di ogni
persona, ed anche e soprattutto di
quelle persone che erano qualificate
come “indegne”. Questo principio
nuovo nella storia umana, per cui
l’essere umano è tanto più “degno” di
rispetto e di amore quanto più è
debole, misero e sofferente, fino a
perdere la stessa “figura” umana, ha
cambiato il volto del mondo, dando
vita a istituzioni che si prendono
cura delle persone che si trovano in
condizioni disagiate: i neonati
abbandonati, gli orfani, gli anziani
lasciati soli, i malati mentali, le
persone affette da malattie incurabili



o con gravi malformazioni, coloro
che vivono per strada»[168].

171. Anche dal punto di vista della
ferita del suo Cuore, guardare al
Signore, che «ha preso su di sé le
nostre infermità e si è caricato delle
nostre malattie» (Mt 8,17), ci aiuta a
prestare maggiore attenzione alle
sofferenze e ai bisogni degli altri, ci
rende forti per partecipare alla sua
opera di liberazione, come strumenti
per la diffusione del suo amore[169]. Se
contempliamo il dono di sé che Cristo
ha fatto per tutti, diventa inevitabile
chiederci perché non siamo capaci di
dare la vita per gli altri: «In questo
abbiamo conosciuto l’amore, nel
fatto che egli ha dato la sua vita per
noi; quindi anche noi dobbiamo dare
la vita per i fratelli» (1 Gv 3,16).

ALCUNE RISONANZE NELLA STORIA
DELLA SPIRITUALITÀ

172. Questa unione tra la devozione
al Cuore di Gesù e l’impegno verso i



fratelli attraversa la storia della
spiritualità cristiana. Vediamo alcuni
esempi.

Essere una fonte per gli altri

173. A partire da Origene, diversi
Padri della Chiesa hanno
interpretato il testo di Giovanni 7,38
– «dal suo grembo sgorgheranno
fiumi di acqua viva» – come riferito
al credente stesso, sebbene sia la
conseguenza del fatto che egli stesso
ha bevuto da Cristo. Così l’unione con
Cristo mira non solo a saziare la
propria sete bensì a farci diventare
una fonte di acqua fresca per gli
altri. Origene diceva che Cristo
realizza la sua promessa facendo
sgorgare da noi torrenti d’acqua:
«L’anima dell’essere umano, che è a
immagine di Dio, può contenere in sé
e produrre da sé pozzi, sorgenti e
fiumi»[170].

174. Sant’Ambrogio raccomandava di
bere da Cristo «affinché abbondi in



te la sorgente di acqua che zampilla
per la vita eterna»[171]. E Mario
Vittorino sosteneva che lo Spirito
Santo si dona con tale abbondanza
che «chi lo riceve diventa un grembo
che riversa fiumi di acqua viva»[172].
Sant’Agostino diceva che questo
fiume che sgorga dal credente è la
benevolenza[173]. San Tommaso
d’Aquino ha ribadito questa idea
sostenendo che quando qualcuno «si
affretta a comunicare agli altri i vari
doni della grazia che ha ricevuto da
Dio, dal suo seno sgorga acqua
viva»[174].

175. Infatti, se «il sacrificio della
Croce, offerto con animo amante e
obbediente, presenta una
soddisfazione sovrabbondante e
infinita per le colpe del genere
umano»[175], la Chiesa, che nasce dal
Cuore di Cristo, prolunga e comunica
in ogni tempo e in ogni luogo gli
effetti dell’unica Passione redentrice,



che orientano le persone all’unione
diretta con il Signore.

176. Nel seno della Chiesa, la
mediazione di Maria, interceditrice e
madre, può essere compresa solo
«come partecipazione a questa unica
fonte che è la mediazione di Cristo
stesso»[176], l’unico Redentore, e «la
Chiesa non dubita di riconoscere
questa funzione subordinata a
Maria»[177]. La devozione al cuore di
Maria, infatti, non vuole togliere
nulla all’adorazione unica dovuta al
Cuore di Cristo, ma stimolarla: «La
funzione materna di Maria verso gli
uomini in nessun modo oscura o
diminuisce questa unica mediazione
di Cristo, ma ne mostra
l’efficacia»[178]. Grazie all’immensa
sorgente che sgorga dal costato
aperto di Cristo, la Chiesa, Maria e
tutti i credenti, in modi diversi,
diventano canali di acqua viva. In
questo modo Cristo stesso dispiega la
sua gloria nella nostra piccolezza.



Fraternità e mistica

177. San Bernardo, mentre invitava
all’unione con il Cuore di Cristo,
utilizzava la ricchezza di questa
devozione per proporre un
cambiamento di vita fondato
sull’amore. Egli riteneva che fosse
possibile una trasformazione
dell’affettività, resa schiava dai
piaceri, che non si libera con la cieca
obbedienza a un comando, ma in
una risposta alla dolcezza dell’amore
di Cristo. Il male si supera con il
bene, il male si vince con la crescita
dell’amore: «Ama dunque il Signore
Dio tuo con tutto l’affetto del cuore,
amalo con tutta l’attenzione e la cura
della ragione, amalo poi con tutte le
tue forze; non aver timore di morire
per amor suo […]. Il Signore Gesù sia
dolce e soave al tuo affetto, contro gli
allettamenti piacevoli ma rovinosi
della vita carnale; la dolcezza vinca
la dolcezza, come chiodo scaccia
chiodo»[179].



178. San Francesco di Sales si
lasciava illuminare soprattutto dalla
richiesta di Gesù: «Imparate da me,
che sono mite e umile di cuore» (Mt
11,29). In questo modo, diceva, nelle
cose più semplici e ordinarie
rubiamo il cuore al Signore: «Sarà
contento di noi solo se avremo cura
di servirlo bene nelle cose importanti
e di rilievo come nelle piccole e
insignificanti; sia con le une che con
le altre, possiamo rapirgli il cuore
[…]. I piccoli gesti quotidiani di
carità, un mal di testa, un mal di
denti, un lieve malessere, una
stranezza del marito o della moglie,
un vaso rotto, un dispetto, una
smorfia, la perdita di un guanto, di
un anello, di un fazzoletto; quel
piccolo sforzo per andare a letto
presto la sera e alzarsi al mattino di
buon’ora per pregare, per fare la
comunione; quella piccola vergogna
che si prova a fare in pubblico un
atto di devozione; a farla breve, tutte
le piccole contrarietà accettate e



abbracciate con amore fanno
infinitamente piacere alla Bontà
divina»[180]. Ma, in definitiva, la
chiave della nostra risposta all’amore
del Cuore di Cristo è l’amore per il
prossimo: «un amore stabile,
costante, immutabile, che, non
soffermandosi sulle inezie, né sulle
qualità o sulle condizioni delle
persone, non è soggetto a
cambiamenti o ad antipatie. [...]
Nostro Signore ci ama senza
interruzione, sopporta i nostri difetti
come le nostre imperfezioni;
dobbiamo quindi fare lo stesso nei
confronti dei nostri fratelli, senza
mai stancarci di sopportarli»[181].

179. San Charles de Foucauld voleva
imitare Gesù, vivere come Lui, agire
come Lui agiva, fare sempre ciò che
Gesù avrebbe fatto al suo posto. Per
realizzare pienamente questo
obiettivo, aveva bisogno di
conformarsi ai sentimenti del Cuore
di Cristo. Così compare ancora una



volta l’espressione “amore per
amore”, quando dice: «Desiderio di
sofferenze per rendergli amore per
amore; […] per partecipare al suo
compito offrirmi con lui, nonostante
il nulla che sono, come sacrificio,
come vittima, per la santificazione
degli uomini»[182]. Il desiderio di
portare l’amore di Gesù, il suo
impegno missionario tra i più poveri
e dimenticati della terra, lo condusse
ad assumere come motto Iesus
Caritas, con il simbolo del Cuore di
Cristo sormontato da una croce[183].
Non è stata una decisione
superficiale: «Con tutte le mie forze
cerco di mostrare, di provare a questi
poveri fratelli sviati che la nostra
religione è tutta carità, tutta
fraternità, che il suo emblema è un
Cuore»[184]. Ed il suo desiderio era di
stabilirsi con altri fratelli «in
Marocco nel nome del Cuore di
Gesù»[185]. In tal modo la loro opera
evangelizzatrice sarebbe stata
un’irradiazione: «La carità deve



irradiare dalle fraternità, come
irradia dal cuore di Gesù»[186]. Questo
desiderio lo ha reso a poco a poco un
fratello universale, perché,
lasciandosi plasmare dal Cuore di
Cristo, voleva ospitare nel suo cuore
fraterno tutta l’umanità sofferente:
«Il nostro cuore, come quello della
Chiesa, come quello di Gesù, deve
abbracciare tutti gli uomini»[187].
«L’amore del Cuore di Gesù per gli
uomini, questo amore che Egli
manifesta nella sua Passione, ecco
quello che dobbiamo avere per tutti
gli esseri umani»[188].

180. Don Huvelin, direttore spirituale
di San Charles de Foucauld, diceva
che «quando nostro Signore vive in
un cuore, gli dà questi sentimenti, e
questo cuore si abbassa verso i
piccoli. Tale era la disposizione del
cuore di un Vincenzo de’ Paoli. [...]
Quando nostro Signore vive
nell’anima di un sacerdote lo inclina
verso i poveri»[189]. È importante



notare come questa dedizione di San
Vincenzo, che Don Huvelin descrive,
fosse pure alimentata dalla
devozione al Cuore di Cristo.
Vincenzo esortava ad attingere “al
cuore di Nostro Signore qualche
parola di consolazione per il povero
malato”[190]. Perché questo si realizzi,
è necessario che il proprio cuore sia
stato trasformato dall’amore e dalla
mitezza del Cuore di Cristo, e San
Vincenzo ripeteva molto questa
convinzione nelle sue prediche e nei
suoi consigli, tanto da farla diventare
un elemento di spicco delle
Costituzioni della sua Congregazione:
«Tutti porranno anche il massimo
impegno nell’imparare questa
lezione insegnataci da Gesù:
“Imparate da me che sono mite e
umile di cuore”; tenendo conto che,
come dice Egli stesso, con la mitezza
si possiede la terra, perché con la
pratica di questa virtù si guadagnano
i cuori degli uomini per convertirli a
Dio, ciò che non possono ottenere



quanti si comportano con il prossimo
in maniera dura e aspra»[191].

LA RIPARAZIONE: COSTRUIRE SULLE
ROVINE

181. Tutto questo ci permette di
comprendere, alla luce della Parola
di Dio, quale significato dobbiamo
dare alla “riparazione” offerta al
Cuore di Cristo, che cosa il Signore si
aspetta veramente che noi ripariamo
con l’aiuto della sua grazia. Si è
discusso molto a tale riguardo, ma
San Giovanni Paolo II ha offerto una
risposta chiara per orientare noi
cristiani di oggi verso uno spirito di
riparazione più in sintonia con il
Vangelo.

Significato sociale della riparazione al
Cuore di Cristo

182. San Giovanni Paolo II ha
spiegato che, offrendoci insieme al
Cuore di Cristo, «sulle rovine
accumulate dall’odio e dalla violenza,



potrà essere costruita la civiltà
dell’amore tanto desiderato, il regno
del cuore di Cristo»; questo implica
certamente che siamo in grado di
«unire all’amore filiale verso Dio
l’amore del prossimo»; ebbene,
«questa è la vera riparazione chiesta
dal Cuore del Salvatore»[192]. Insieme
a Cristo, sulle rovine che noi
lasciamo in questo mondo con il
nostro peccato, siamo chiamati a
costruire una nuova civiltà
dell’amore. Questo vuol dire riparare
come il Cuore di Cristo si aspetta da
noi. In mezzo al disastro lasciato dal
male, il Cuore di Cristo ha voluto
avere bisogno della nostra
collaborazione per ricostruire il bene
e la bellezza.

183. È certo che ogni peccato
danneggia la Chiesa e la società, per
cui «a ciascun peccato si può
attribuire […] il carattere di peccato
sociale», anche se questo vale
soprattutto per alcuni peccati che



«costituiscono, per il loro oggetto
stesso, un’aggressione diretta al
prossimo»[193]. San Giovanni Paolo II
ha spiegato che la ripetizione di
questi peccati contro gli altri finisce
molte volte per consolidare una
“struttura di peccato” che influisce
sullo sviluppo dei popoli[194]. Ciò fa
spesso parte di una mentalità
dominante che considera normale o
razionale quello che in realtà è solo
egoismo e indifferenza. Tale
fenomeno si può definire alienazione
sociale: «È alienata la società che,
nelle sue forme di organizzazione
sociale, di produzione e di consumo,
rende più difficile la realizzazione di
questo dono ed il costituirsi di questa
solidarietà interumana»[195]. Non è
solo una norma morale ciò che ci
spinge a resistere a queste strutture
sociali alienate, a metterle a nudo e a
propiziare un dinamismo sociale che
ripristini e costruisca il bene, ma è la
stessa «conversione del cuore» che
«impone l’obbligo»[196] di riparare tali



strutture. È la nostra risposta al
Cuore amante di Gesù Cristo che ci
insegna ad amare.

184. Proprio perché la riparazione
evangelica possiede questo forte
significato sociale, i nostri atti di
amore, di servizio, di riconciliazione,
per essere effettivamente riparatori,
richiedono che Cristo li solleciti, li
motivi, li renda possibili. Diceva
ancora San Giovanni Paolo II che per
costruire la civiltà dell’amore
l’umanità di oggi ha bisogno del
Cuore di Cristo[197]. La riparazione
cristiana non può essere intesa solo
come un insieme di opere esteriori,
che pure sono indispensabili e
talvolta ammirevoli. Essa esige una
spiritualità, un’anima, un senso che
le conferiscano forza, slancio e
creatività instancabile. Ha bisogno
della vita, del fuoco e della luce che
vengono dal Cuore di Cristo.

Riparare i cuori feriti



185. Del resto, una riparazione
meramente esteriore non basta né al
mondo né al Cuore di Cristo. Se
ognuno pensa ai propri peccati e alle
loro conseguenze sugli altri, scoprirà
che riparare il danno fatto a questo
mondo implica anche il desiderio di
riparare i cuori feriti, dove si è
procurato il danno più profondo, la
ferita più dolorosa.

186. Uno spirito di riparazione «ci
invita a sperare che ogni ferita possa
essere guarita, anche se è profonda.
Una riparazione completa a volte
sembra impossibile, quando beni o
persone care vengono persi
definitivamente o quando certe
situazioni sono diventate
irreversibili. Ma l’intenzione di
riparare e di farlo concretamente è
essenziale per il processo di
riconciliazione e il ritorno della pace
nel cuore»[198].

La bellezza di chiedere perdono



187. La buona intenzione non basta;
è indispensabile un dinamismo
interiore di desiderio che provochi
conseguenze esterne. In sostanza, «la
riparazione, per essere cristiana, per
toccare il cuore della persona offesa
e non essere un semplice atto di
giustizia commutativa, presuppone
due atteggiamenti impegnativi:
riconoscersi colpevole e chiedere
perdono. [...] È da questo onesto
riconoscimento del male arrecato al
fratello, e dal sentimento profondo e
sincero che l’amore è stato ferito, che
nasce il desiderio di riparare»[199].

188. Non si deve pensare che
riconoscere il proprio peccato
davanti agli altri sia qualcosa di
degradante o dannoso per la nostra
dignità umana. Al contrario, è
smettere di mentire a sé stessi, è
riconoscere la propria storia così
com’è, segnata dal peccato,
soprattutto quando abbiamo fatto del
male ai nostri fratelli: «Accusare sé



stessi fa parte della saggezza
cristiana. [...] Questo piace al
Signore, perché il Signore accoglie il
cuore contrito»[200].

189. Fa parte di questo spirito di
riparazione l’abitudine di chiedere
perdono ai fratelli, che rappresenta
una grande nobiltà in mezzo alla
nostra fragilità. Chiedere perdono è
un modo di guarire le relazioni
perché «riapre il dialogo e manifesta
la volontà di ristabilire il legame
nella carità fraterna. [...] Tocca il
cuore del fratello, lo consola e suscita
in lui l’accoglienza del perdono
richiesto». Così, «se l’irreparabile
non può essere completamente
riparato, l’amore può sempre
rinascere, rendendo sopportabile la
ferita»[201].

190. Un cuore capace di
compunzione può crescere nella
fraternità e nella solidarietà, perché
«chi non piange regredisce, invecchia



dentro, mentre chi raggiunge una
preghiera più semplice e intima, fatta
di adorazione e commozione davanti
a Dio, quello matura. Si lega sempre
meno a sé stesso e più a Cristo, e
diventa povero in spirito. In tal modo
si sente più vicino ai poveri, i
prediletti di Dio»[202]. Di conseguenza,
nasce un autentico spirito di
riparazione, perché «chi si compunge
nel cuore si sente più fratello di tutti i
peccatori del mondo, si sente più
fratello, senza parvenza di
superiorità o asprezza di giudizio,
ma sempre con il desiderio di amare
e riparare»[203]. Questa solidarietà
generata dalla compunzione rende
allo stesso tempo possibile la
riconciliazione. La persona capace di
compunzione, «anziché adirarsi e
scandalizzarsi per il male commesso
dai fratelli, piange per i loro peccati.
Non si scandalizza. Avviene una
sorta di ribaltamento, dove la
tendenza naturale a essere
indulgenti con sé stessi e inflessibili



con gli altri si capovolge e, per grazia
di Dio, si diventa fermi con sé stessi e
misericordiosi con gli altri»[204].

LA RIPARAZIONE: UN
PROLUNGAMENTO PER IL CUORE DI
CRISTO

191. C’è un altro modo
complementare di intendere la
riparazione, che ci permette di
collocarla in un rapporto ancora più
diretto con il Cuore di Cristo, senza
escludere da questa riparazione
l’impegno concreto verso i nostri
fratelli e sorelle di cui abbiamo
parlato.

192. In un altro contesto ho
affermato che «in qualche modo, Egli
[Dio] ha voluto limitare sé stesso» e
«molte cose che noi consideriamo
mali, pericoli o fonti di sofferenza,
fanno parte in realtà dei dolori del
parto, che ci stimolano a collaborare
con il Creatore»[205]. La nostra
collaborazione può permettere alla



potenza e all’amore di Dio di
diffondersi nella nostra vita e nel
mondo, mentre il rifiuto o
l’indifferenza possono impedirlo.
Alcune espressioni bibliche lo
esprimono metaforicamente, come
quando il Signore reclama: «Se vuoi
davvero ritornare, Israele, a me
dovrai ritornare» (Ger 4,1). O quando
dice, di fronte al rifiuto del suo
popolo: «Il mio cuore si commuove
dentro di me, il mio intimo freme di
compassione» (Os 11,8).

193. Benché non sia possibile parlare
di una nuova sofferenza del Cristo
glorioso, «il Mistero pasquale di
Cristo […] e tutto ciò che Cristo è,
tutto ciò che ha compiuto e sofferto
per tutti gli uomini, partecipa
dell’eternità divina e perciò
abbraccia tutti i tempi e in essi è reso
presente»[206]. Possiamo invece dire
che Egli stesso ha accettato di
limitare la gloria espansiva della sua
risurrezione, di contenere la



diffusione del suo immenso e
ardente amore per lasciare spazio
alla nostra libera cooperazione con il
suo Cuore. Questo è tanto reale che il
nostro rifiuto lo ferma in tale
impulso di donazione, così come la
nostra fiducia e l’offerta di noi stessi
apre uno spazio, offre un canale
libero da ostacoli all’effusione del
suo amore. Il nostro rifiuto o la
nostra indifferenza limitano gli
effetti della sua potenza e la
fecondità del suo amore in noi. Se
non trova in me fiducia e apertura, il
suo amore viene privato – perché Lui
stesso così ha voluto – del suo
prolungamento nella mia vita, che è
unica e irripetibile, e nel mondo in
cui mi chiama a renderlo presente.
Ciò non deriva da una sua fragilità,
ma dalla sua infinita libertà, dalla
sua paradossale potenza e dalla
perfezione del suo amore per
ciascuno di noi. Quando
l’onnipotenza di Dio si mostra nella
debolezza della nostra libertà,



«soltanto la fede può
riconoscerla»[207].

194. Infatti, Santa Margherita Maria
racconta che, in una delle
manifestazioni di Cristo, Egli le parlò
del suo Cuore appassionato d’amore
per noi, che «non potendo più
contenere in sé stesso le fiamme del
suo ardente Amore, sente il bisogno
di diffonderle»[208]. Dal momento che
il Signore, che tutto può, nella sua
divina libertà ha voluto avere
bisogno di noi, la riparazione si
intende come rimuovere gli ostacoli
che poniamo all’espansione
dell’amore di Cristo nel mondo con le
nostre mancanze di fiducia,
gratitudine e dedizione.

L’offerta all’Amore

195. Per riflettere meglio su questo
mistero, ci viene nuovamente in
aiuto la luminosa spiritualità di
Santa Teresa di Gesù Bambino. Ella
sapeva che alcune persone avevano



sviluppato una forma estrema di
riparazione, con la buona volontà di
donarsi per gli altri, che consisteva
nell’offrirsi come una sorta di
“parafulmine” affinché si realizzasse
la giustizia divina: «Pensavo alle
anime che si offrono come vittime
alla Giustizia di Dio allo scopo di
stornare e di attirare su di sé i
castighi riservati ai colpevoli»[209].
Ma, per quanto ammirevole potesse
sembrare tale offerta, lei non ne era
troppo convinta: «Io ero lontana dal
sentirmi portata a farla»[210]. Questa
insistenza sulla giustizia divina alla
fine induceva a pensare che il
sacrificio di Cristo fosse incompleto o
parzialmente efficace, o che la sua
misericordia non fosse
sufficientemente intensa.

196. Con la sua intuizione spirituale
Santa Teresa ha scoperto che c’è un
altro modo di offrire sé stessi, in cui
non è necessario saziare la giustizia
divina, ma permettere all’amore



infinito del Signore di diffondersi
senza ostacoli: «O mio Dio! Il tuo
amore disprezzato deve restare nel
tuo Cuore? Mi sembra che se tu
trovassi anime che si offrono come
Vittime di olocausto al tuo Amore, tu
le consumeresti rapidamente; mi
sembra che saresti felice di non
comprimere affatto i torrenti di
infinite tenerezze che sono in te»[211].

197. Non c’è nulla da aggiungere
all’unico sacrificio redentore di
Cristo, ma è vero che il rifiuto della
nostra libertà non permette al Cuore
di Cristo di dilatare in questo mondo
le sue “ondate di infinita tenerezza”.
Ed è così perché il Signore stesso
vuole rispettare tale possibilità. È
questo, più che la giustizia divina, a
turbare il cuore di Santa Teresa di
Gesù Bambino, poiché per lei la
giustizia si comprende solo alla luce
dell’amore. Abbiamo visto che ella
adorava tutte le perfezioni divine
attraverso la misericordia, e così le



vedeva trasfigurate, raggianti
d’amore. Diceva: «Perfino la Giustizia
(e forse anche più di ogni altra) mi
sembra rivestita d’amore»[212].

198. Nasce così il suo atto di offerta,
non alla giustizia divina, ma
all’Amore misericordioso: «Mi offro
come vittima d’olocausto al tuo
Amore misericordioso, supplicandoti
di consumarmi senza posa, lasciando
traboccare nella mia anima le onde
di infinita tenerezza che sono
racchiuse in te, così che io diventi
Martire del tuo Amore, o mio
Dio!»[213]. È importante notare che
non si tratta solo di permettere al
Cuore di Cristo di diffondere la
bellezza del suo amore nel nostro
cuore, attraverso una fiducia totale,
ma anche che attraverso la propria
vita raggiunga gli altri e trasformi il
mondo: «Nel Cuore della Chiesa, mia
Madre, sarò l’Amore! [...] Così il mio
sogno sarà realizzato»[214]. I due
aspetti sono inseparabilmente uniti.



199. Il Signore ha accettato la sua
offerta. Infatti, qualche tempo dopo
lei stessa manifestò un amore
intenso per gli altri e affermò che
proveniva dal Cuore di Cristo che si
prolungava attraverso di lei. Così
diceva a sua sorella Leonia: «Ti amo
mille volte più teneramente di
quanto si amino le sorelle comuni,
poiché posso amarti con il Cuore del
nostro Sposo celeste»[215]. E qualche
tempo dopo disse a Maurice Bellière:
«Come vorrei farle comprendere la
tenerezza del Cuore di Gesù, ciò che
si aspetta da lei!»[216].

Integrità e armonia

200. Sorelle e fratelli, propongo che
sviluppiamo questa forma di
riparazione, che è, in ultima analisi,
offrire al Cuore di Cristo una nuova
possibilità di diffondere in questo
mondo le fiamme della sua ardente
tenerezza. Se è vero che la
riparazione implica il desiderio di



risarcire gli oltraggi in qualsiasi
modo recati all’Amore increato, per
dimenticanza o per offesa[217], il modo
più appropriato è che il nostro amore
offra al Signore una possibilità di
espandersi in cambio di quelle volte
in cui è stato rifiutato o negato.
Questo avviene se si va oltre la
semplice “consolazione” a Cristo di
cui abbiamo parlato nel capitolo
precedente, e si traduce in atti di
amore fraterno con cui curiamo le
ferite della Chiesa e del mondo. In tal
modo offriamo nuove espressioni
alla forza restauratrice del Cuore di
Cristo.

201. Le rinunce e le sofferenze
richieste da questi atti d’amore per il
prossimo ci uniscono alla passione di
Cristo, e soffrendo con Cristo in
«quella mistica crocifissione di cui
parla l’Apostolo, tanto più copiosi
frutti di propiziazione e di espiazione
raccoglieremo per noi e per gli
altri»[218]. Solo Cristo salva con il suo



sacrificio sulla croce per noi, solo Lui
redime, perché c’è «un solo Dio e un
solo mediatore tra Dio e gli uomini,
l’uomo Cristo Gesù, che ha dato se
stesso in riscatto per tutti» (1 Tm
2,5-6). La riparazione che offriamo è
una partecipazione liberamente
accettata al suo amore redentore e al
suo unico sacrificio. Così diamo
compimento «a ciò che, dei patimenti
di Cristo, manca nella [nostra] carne,
a favore del suo corpo che è la
Chiesa» (Col 1,24), ed è Cristo stesso
che prolunga attraverso di noi gli
effetti della sua totale donazione per
amore.

202. Le sofferenze hanno spesso a
che fare con il nostro ego ferito, ma è
proprio l’umiltà del Cuore di Cristo
che ci mostra la via
dell’abbassamento. Dio ha voluto
venire a noi annientandosi,
facendosi piccolo. Già lo insegna
l’Antico Testamento attraverso varie
metafore che mostrano un Dio che



entra nelle piccolezze della storia e si
lascia rifiutare dal suo popolo. Il suo
amore si mescola alla vita quotidiana
del popolo amato e si fa mendicante
di una risposta, come se chiedesse il
permesso di mostrare la sua gloria.
D’altra parte, «forse una sola volta,
con parole sue, il Signore Gesù si è
richiamato al proprio cuore. E ha
messo in evidenza questo unico
tratto: “mitezza e umiltà”. Come se
volesse dire che solo con questa via
vuole conquistare l’uomo»[219].
Quando Cristo ha detto: «Imparate da
me, che sono mite e umile di
cuore» (Mt 11,29) ci ha indicato che
«per esprimersi ha bisogno della
nostra piccolezza, del nostro
abbassarci»[220].

203. In ciò che abbiamo detto è
importante notare diversi aspetti
inseparabili, perché queste azioni di
amore verso il prossimo, con tutte le
rinunce, le abnegazioni, le sofferenze
e le fatiche che comportano,



compiono tale funzione quando sono
alimentate dalla carità di Cristo
stesso. Egli ci permette di amare
come Lui ha amato e così Egli stesso
ama e serve attraverso di noi. Se da
un lato sembra rimpicciolirsi,
annientarsi, perché ha voluto
mostrare il suo amore mediante i
nostri gesti, dall’altro, nelle più
semplici opere di misericordia, il suo
Cuore viene glorificato e manifesta
tutta la sua grandezza. Un cuore
umano che fa spazio all’amore di
Cristo attraverso la fiducia totale e gli
permette di espandersi nella propria
vita con il suo fuoco, diventa capace
di amare gli altri come Cristo,
facendosi piccolo e vicino a tutti. Così
Cristo sazia la propria sete e diffonde
gloriosamente in noi e attraverso di
noi le fiamme della sua tenerezza
ardente. Notiamo la bella armonia
che c’è in tutto questo.

204. Infine, per comprendere questa
devozione in tutta la sua ricchezza, è



necessario aggiungere, riprendendo
quanto detto sulla sua dimensione
trinitaria, che la riparazione di Cristo
come essere umano si offre al Padre
mediante l’opera dello Spirito Santo
in noi. Pertanto, la nostra
riparazione al Cuore di Cristo è
rivolta in ultima analisi al Padre, che
si compiace di vederci uniti a Cristo
quando ci offriamo attraverso di Lui,
con Lui e in Lui.

FAR INNAMORARE IL MONDO

205. La proposta cristiana è attraente
quando può essere vissuta e
manifestata integralmente: non come
semplice rifugio in sentimenti
religiosi o in riti sfarzosi. Che culto
sarebbe per Cristo se ci
accontentassimo di un rapporto
individuale senza interesse per
aiutare gli altri a soffrire meno e a
vivere meglio? Potrà forse piacere al
Cuore che ha tanto amato se
rimaniamo in un’esperienza religiosa



intima, senza conseguenze fraterne e
sociali? Siamo onesti e leggiamo la
Parola di Dio nella sua interezza. Ma
per questo stesso motivo diciamo che
non si tratta nemmeno di una
promozione sociale priva di
significato religioso, che alla fine
sarebbe volere per l’uomo meno di
quello che Dio vuole dargli. Ecco
perché dobbiamo concludere questo
capitolo ricordando la dimensione
missionaria del nostro amore per il
Cuore di Cristo.

206. San Giovanni Paolo II, oltre a
parlare della dimensione sociale
della devozione al Cuore di Cristo, ha
fatto riferimento alla «riparazione,
che è cooperazione apostolica alla
salvezza del mondo»[221]. Allo stesso
modo, la consacrazione al Cuore di
Cristo «è da accostare all’azione
missionaria della Chiesa stessa,
perché risponde al desiderio del
Cuore di Gesù di propagare nel
mondo, attraverso le membra del suo



Corpo, la sua dedizione totale al
Regno»[222]. Di conseguenza,
attraverso i cristiani, «l’amore sarà
riversato nei cuori degli uomini,
perché si edifichi il corpo di Cristo
che è la Chiesa e si costruisca anche
una società di giustizia, pace e
fratellanza»[223].

207. Il prolungamento delle fiamme
d’amore del Cuore di Cristo avviene
anche nell’opera missionaria della
Chiesa, che porta l’annuncio
dell’amore di Dio manifestato in
Cristo. San Vincenzo de’ Paoli lo
insegnava molto bene quando
invitava i suoi discepoli a chiedere al
Signore «questo cuore, questo cuore
che ci faccia andare dovunque,
questo cuore del Figlio di Dio, cuore
di Nostro Signore, […] che ci
disponga ad andare, come egli
andrebbe […] ed invia anche noi
come loro [gli apostoli] a portare
dovunque il fuoco»[224].



208. San Paolo VI, rivolgendosi alle
Congregazioni che diffondono la
devozione al Sacro Cuore, ricordava
che «non vi è dubbio che l’impegno
pastorale e lo zelo missionario
arderanno in maniera vivissima, se,
sacerdoti e fedeli, al fine di
propagare la gloria di Dio,
contempleranno l’esempio
dell’amore eterno che Cristo ci ha
mostrato, e rivolgeranno i loro sforzi
per rendere partecipi tutti gli uomini
delle imperscrutabili ricchezze di
Cristo»[225]. Alla luce del Sacro Cuore,
la missione diventa una questione
d’amore, e il rischio più grande in
questa missione è che si dicano e si
facciano molte cose, ma non si riesca
a provocare il felice incontro con
l’amore di Cristo che abbraccia e che
salva.

209. La missione, intesa nella
prospettiva di irradiare l’amore del
Cuore di Cristo, richiede missionari
innamorati, che si lascino ancora



conquistare da Cristo e che non
possano fare a meno di trasmettere
questo amore che ha cambiato la
loro vita. Perciò li addolora perdere
tempo a discutere di questioni
secondarie o a imporre verità e
regole, perché la loro
preoccupazione principale è
comunicare quello che vivono e,
soprattutto, che gli altri possano
percepire la bontà e la bellezza
dell’Amato attraverso i loro poveri
sforzi. Non è ciò che accade a
qualsiasi innamorato? Vale la pena di
prendere ad esempio le parole con
cui Dante Alighieri, innamorato,
cercava di esprimere questa logica:

«Io dico che pensando il suo valore

Amor sì dolce mi si fa sentire,

che s’io allora non perdessi ardire,

farei parlando innamorar la
gente»[226].



210. Parlare di Cristo, con la
testimonianza o la parola, in modo
tale che gli altri non debbano fare un
grande sforzo per amarlo, questo è il
desiderio più grande di un
missionario dell’anima. Non c’è
proselitismo in questa dinamica
d’amore: le parole dell’innamorato
non disturbano, non impongono, non
forzano, solamente portano gli altri a
chiedersi come sia possibile un tale
amore. Con il massimo rispetto per la
libertà e la dignità dell’altro,
l’innamorato semplicemente spera
che gli sia permesso di raccontare
questa amicizia che riempie la sua
vita.

211. Cristo ti chiede, senza venir
meno alla prudenza e al rispetto, di
non vergognarti di riconoscere la tua
amicizia con Lui. Ti chiede di avere il
coraggio di raccontare agli altri che è
un bene per te averlo incontrato:
«Chiunque mi riconoscerà davanti
agli uomini, anch’io lo riconoscerò



davanti al Padre mio che è nei
cieli» (Mt 10,32). Ma per il cuore
innamorato non è un obbligo, è una
necessità difficile da contenere:
«Guai a me se non annuncio il
Vangelo» (1 Cor 9,16). «Nel mio cuore
c’era come un fuoco ardente,
trattenuto nelle mie ossa; mi
sforzavo di contenerlo, ma non
potevo» (Ger 20,9).

In comunione di servizio

212. Non si deve pensare a questa
missione di comunicare Cristo come
se fosse solo una cosa tra me e Lui.
La si vive in comunione con la
propria comunità e con la Chiesa. Se
ci allontaniamo dalla comunità, ci
allontaneremo anche da Gesù. Se la
dimentichiamo e non ci
preoccupiamo per essa, la nostra
amicizia con Gesù si raffredderà.
Non va mai dimenticato questo
segreto. L’amore per i fratelli della
propria comunità – religiosa,



parrocchiale, diocesana – è come un
carburante che alimenta la nostra
amicizia con Gesù. Gli atti d’amore
verso i fratelli di comunità possono
essere il modo migliore, o talvolta
l’unico possibile, di esprimere agli
altri l’amore di Gesù Cristo. L’ha
detto il Signore stesso: «Da questo
tutti sapranno che siete miei
discepoli: se avrete amore gli uni per
gli altri» (Gv 13,35).

213. È un amore che diventa servizio
comunitario. Non mi stanco di
ricordare che Gesù l’ha detto con
grande chiarezza: «Tutto quello che
avete fatto a uno solo di questi miei
fratelli più piccoli, l’avete fatto a
me» (Mt 25,40). Egli ti propone di
trovarlo anche lì, in ogni fratello e in
ogni sorella, soprattutto nei più
poveri, disprezzati e abbandonati
della società. Che bell’incontro!

214. Pertanto, se ci dedichiamo ad
aiutare qualcuno, non significa che ci



dimentichiamo di Gesù. Al contrario,
lo troviamo in un altro modo. E
quando cerchiamo di sollevare e
guarire qualcuno, Gesù è lì accanto a
noi. Infatti, è bene ricordare che
quando mandò i suoi discepoli in
missione «il Signore agiva insieme
con loro» (Mc 16,20). Egli è lì, lavora,
lotta e fa del bene con noi. In modo
misterioso, è il suo amore che si
manifesta attraverso il nostro
servizio, è Lui stesso che parla al
mondo in quel linguaggio che a volte
non può avere parole.

215. Egli ti manda a diffondere il
bene e ti spinge da dentro. Per questo
ti chiama con una vocazione di
servizio: farai del bene come medico,
come madre, come insegnante, come
sacerdote. Ovunque tu sia, potrai
sentire che Lui ti chiama e ti manda
a vivere questa missione sulla terra.
Egli stesso ci dice: «Vi mando» (Lc
10,3). Questo fa parte dell’amicizia
con Lui. Perciò, affinché tale amicizia



maturi, bisogna che ti lasci mandare
da Lui a compiere una missione in
questo mondo, con fiducia, con
generosità, con libertà, senza paure.
Se ti chiudi nelle tue comodità,
questo non ti darà sicurezza, i timori,
le tristezze, le angosce appariranno
sempre. Chi non compie la propria
missione su questa terra non può
essere felice, è frustrato. Quindi è
meglio che ti lasci inviare, che ti lasci
condurre da Lui dove vuole. Non
dimenticare che Lui ti accompagna.
Non ti getta nell’abisso e ti lascia
abbandonato alle tue forze. Lui ti
spinge e ti accompagna. L’ha
promesso e lo fa: «Io sono con voi
tutti i giorni» (Mt 28,20).

216. In qualche modo devi essere
missionario, missionaria, come lo
furono gli apostoli di Gesù e i primi
discepoli, che andarono ad
annunciare l’amore di Dio, andarono
a raccontare che Cristo è vivo e vale
la pena di conoscerlo. Santa Teresa di



Gesù Bambino lo viveva come
elemento imprescindibile della sua
offerta all’Amore misericordioso:
«Volevo dar da bere al mio Amato e
io stessa mi sentivo divorata dalla
sete delle anime»[227]. Questa è anche
la tua missione. Ognuno la compie a
modo suo, e tu vedrai come potrai
essere missionario, missionaria. Gesù
lo merita. Se ne avrai il coraggio, Lui
ti illuminerà. Ti accompagnerà e ti
rafforzerà, e vivrai un’esperienza
preziosa che ti farà molto bene. Non
importa se riuscirai a vedere dei
risultati, questo lascialo al Signore
che lavora nel segreto dei cuori, ma
non smettere di vivere la gioia di
cercare di comunicare l’amore di
Cristo agli altri.

CONCLUSIONE

217. Ciò che questo documento
esprime ci permette di scoprire che
quanto è scritto nelle Encicliche
sociali Laudato si’ e Fratelli tutti non



è estraneo al nostro incontro con
l’amore di Gesù Cristo, perché,
abbeverandoci a questo amore,
diventiamo capaci di tessere legami
fraterni, di riconoscere la dignità di
ogni essere umano e di prenderci
cura insieme della nostra casa
comune.

218. Oggi tutto si compra e si paga, e
sembra che il senso stesso della
dignità dipenda da cose che si
ottengono con il potere del denaro.
Siamo spinti solo ad accumulare,
consumare e distrarci, imprigionati
da un sistema degradante che non ci
permette di guardare oltre i nostri
bisogni immediati e meschini.
L’amore di Cristo è fuori da questo
ingranaggio perverso e Lui solo può
liberarci da questa febbre in cui non
c’è più spazio per un amore gratuito.
Egli è in grado di dare un cuore a
questa terra e di reinventare l’amore
laddove pensiamo che la capacità di
amare sia morta per sempre.



219. Ne ha bisogno anche la Chiesa,
per non sostituire l’amore di Cristo
con strutture caduche, ossessioni di
altri tempi, adorazione della propria
mentalità, fanatismi di ogni genere
che finiscono per prendere il posto
dell’amore gratuito di Dio che libera,
vivifica, fa gioire il cuore e nutre le
comunità. Dalla ferita del costato di
Cristo continua a sgorgare quel
fiume che non si esaurisce mai, che
non passa, che si offre sempre di
nuovo a chi vuole amare. Solo il suo
amore renderà possibile una nuova
umanità.

220. Prego il Signore Gesù che dal
suo Cuore santo scorrano per tutti
noi fiumi di acqua viva per guarire le
ferite che ci infliggiamo, per
rafforzare la nostra capacità di
amare e servire, per spingerci a
imparare a camminare insieme
verso un mondo giusto, solidale e
fraterno. Questo fino a quando
celebreremo felicemente uniti il



banchetto del Regno celeste. Lì ci
sarà Cristo risorto, che armonizzerà
tutte le nostre differenze con la luce
che sgorga incessantemente dal suo
Cuore aperto. Che sia sempre
benedetto!

Dato a Roma, presso San Pietro, il 24
ottobre dell’anno 2024, dodicesimo di
Pontificato.

FRANCESCO

[162] S. Margherita Maria Alacoque, 
Autobiografia, n. 55, Roma 1983, 134.

[163] Ead., Lettera 133, 10: Scritti
autobiografici, Roma 1984, 182-183.

[164] Ead., Autobiografia, n. 92, Op.
cit., 180.

[165] Lett. enc. Annum Sacrum (25
maggio 1899): ASS 31 (1898-99), 649.

[166] Giuliano, Ep. XLIX ad Arsacium
Pontificem Galatiae, Mainz 1828,
90-91.



[167] Ibid.

[168] Dicastero per la Dottrina della
Fede, Dich. Dignitas infinita (2 aprile
2024), 19: L’Osservatore Romano, 8
aprile 2024.

[169] Cfr Benedetto XVI, Lettera al
Preposito Generale della Compagnia
di Gesù in occasione del 50°
anniversario dell’Enciclica Haurietis
Aquas (15 maggio 2006): AAS 98
(2006), 461.

[170] In Num. homil. 12, 1: PG 12, 657.

[171] Epist. 29, 24: PL 16, 1060.

[172] Adv. Arium 1, 8: PL 8, 1044.

[173] Tract. in Joannem 32, 4: PL 35,
1643.

[174] In Ev. S. Joannis, cap. VII, lectio
5.



[175] Pio XII, Lett. enc. Haurietis
Aquas (15 maggio 1956), II: AAS 48
(1956), 321.

[176] S. Giovanni Paolo II, Lett. enc.
Redemptoris Mater (25 marzo 1987),
38: AAS 79 (1987), 411.

[177] Conc. Ecum. Vat. II, Cost. dogm.
Lumen gentium, 62.

[178] Ivi, 60.

[179] Sermones super Cant., XX, 4: PL
183, 869.

[180] Introduzione alla vita devota, p.
III, c. XXXV: Opere complete di
Francesco di Sales, vol. 3: Filotea.
Introduzione alla vita devota, Roma
2009, 220-221.

[181] Sermone per la XVII Domenica
dopo Pentecoste.

[182] Gesù, la sua Passione, Ritiro
fatto a Nazaret, 5-15 novembre 1987:
C. de Foucauld, La vita nascosta. Ritiri



in Terra Santa (1897-1900), Roma
1974, 72.

[183] Dal 19 marzo 1902 tutte le sue
lettere sono intestate con le parole
Jesus Caritas separate da un cuore
sormontato dalla croce.

[184] Lettera a Don Huvelin, 15 luglio
1904: Opere spirituali, Roma 1983,
633.

[185] Lettera a Dom Martin, 25
gennaio 1903: C. de Foucauld, «Cette
chère dernière place». Lettres à mes
frères de la Trappe, Paris 2012, 311.

[186] Citato in René Voillaume, Les
fraternités du Père de Foucauld, Paris,
1946, 173.

[187] Meditazioni dei santi Vangeli sui
passi relativi a quindici virtù, Nazaret
1897-1898, Carità 77 (Mt 20,28): C. de
Foucauld, Meditazioni sui passi dei
vangeli relativi a Dio solo, fede,



speranza, carità (1897-1898), Roma
1973, 325.

[188] Ivi, Carità 90 (Mt 27,30): Op. cit.,
338.

[189] H. Huvelin, Quelques directeurs
d’âmes au XVII siècle, Paris 1911, 97.

[190] Cfr Conferenze alle Figlie della
Carità, 85 (11 novembre 1657),
“Servizio ai malati, cura della propria
salute” (Regole comuni, artt. 12-16):
San Vincenzo de’ Paoli, Opere, vol. 9,
Roma 2008, 757.

[191] Costituzioni e Statuti della
Congregazione della Missione, Roma
1984, 110.

[192] Lettera al Preposito Generale
della Compagnia di Gesù (Paray-le-
Monial, 5 ottobre 1986):
L’Osservatore Romano, 6 ottobre
1986, p. 7.



[193] San Giovanni Paolo II, Esort.
ap. postsin. Reconciliatio et
Paenitentia (2 dicembre 1984), 16 :
AAS 77 (1985), 215.

[194] Cfr Id., Lett. enc. Sollicitudo rei
socialis (30 dicembre 1987), 36: AAS
80 (1988), 561-562.

[195] Lett. enc. Centesimus annus (1
maggio 1991), 41: AAS 83 (1991),
844-845.

[196] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1888.

[197] Cfr Catechesi, 8 giugno 1994, 2:
L’Osservatore Romano, 9 giugno
1994, p. 5.

[198] Discorso ai partecipanti al
colloquio internazionale “Réparer
l’irréparable”, nel 350° delle
apparizioni di Gesù a Paray-le-Monial,
4 maggio 2024: L’Osservatore
Romano, 4 maggio 2024, p. 12.



[199] Ibid.

[200] Omelia nella Messa mattutina
nella Domus Sanctae Marthae, 6
marzo 2018: L’Osservatore Romano,
5-6 marzo 2018, p. 8.

[201] Discorso ai partecipanti al
Colloquio internazionale “Réparer l
´irréparable”, nel 350° anniversario
delle apparizioni di Gesù a Paray-le-
Monial, 4 maggio 2024: L’Osservatore
Romano, 4 maggio 2024, p. 12.

[202] Omelia nella Messa Crismale, 28
marzo 2024: L’Osservatore Romano,
28 marzo 2024, p. 2.

[203] Ibid.

[204] Ibid.

[205] Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio
2015), 80: AAS 107 (2015), 879.

[206] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1085.



[207] Ivi, n. 268.

[208] Autobiografia, n. 53, Roma
1983, 131.

[209] S. Teresa di Gesù Bambino, Ms
A, 84r°: Opere complete, Roma 1997,
209-210.

[210] Ivi: Op. cit., 210.

[211] Ibid.

[212] Ead., Ms A, 83v°: Op. cit., 209;
cfr Lettera 226 a padre Adolfo
Roulland, 9 maggio 1897: Op. cit., 572.

[213] Ead., Offerta di me stessa come
Vittima d’Olocausto all’Amore
Misericordioso del Buon Dio, 2r°-2v°:
Op. cit., 943.

[214] Ead., Ms B, 3v°: Op. cit., 223.

[215] Ead., Lettera 186, a Leonia, 11
aprile 1896: Op. cit., 521.



[216] Ead. Lettera 258, al Reverendo
Maurice Bellière, 18 luglio 1897, 2r°:
Op. cit., 598.

[217] Cfr Pio XI, Lett. enc.
Miserentissimus Redemptor (8 maggio
1928): AAS 20 (1928), 169.

[218] Ibid.

[219] S. Giovanni Paolo II, Catechesi,
20 giugno 1979: L’Osservatore
Romano, 22 giugno 1979, p. 1.

[220] Omelia nella Messa mattutina
nella Domus Sanctae Marthae, 27
giugno 2014: L’Osservatore Romano,
28 giugno 2014, p. 8.

[221] Messaggio nel centenario della
consacrazione del genere umano al
Cuore divino di Gesù, Varsavia, 11
giugno 1999, Solennità del Sacro
Cuore di Gesù: L’Osservatore
Romano, 12 giugno 1999, p. 5.

[222] Ibid.



[223] Lettera all’Arcivescovo di Lione
in occasione del pellegrinaggio a
Paray-le-Monial, per il centenario
della consacrazione del genere umano
al Cuore divino di Gesù, 4 giugno
1999: L’Osservatore Romano, 12
giugno 1999, p. 4.

[224] Conferenze ai Preti della
Missione, 135 (22 agosto 1655), 
“Ripetizione dell’Orazione”: San
Vincenzo de’ Paoli, Opere, vol. 10,
Roma 2008, 237-238.

[225] Lett. Diserti interpretes (25
maggio 1965), 4: Enchiridion della
Vita Consacrata, Bologna-Milano
2001, n. 3809.

[226] Vita Nova, XIX, 5-6.

[227] Ms A, 45v°: Opere complete,
Roma 1997, 146.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/v-amore-per-
amore/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/v-amore-per-amore/
https://opusdei.org/it-it/article/v-amore-per-amore/
https://opusdei.org/it-it/article/v-amore-per-amore/

	V. AMORE PER AMORE

