
opusdei.org

Una vita in dialogo
con gli altri

Saper ascoltare ed essere pronti
ad accogliere le opinioni degli
altri sono condizioni
indispensabili per praticare la
carità. Soltanto così il reciproco
dialogo sarà l’occasione
normale di avvicinarsi alla
Verità.

30/09/2015

“La fornace prova gli oggetti del
vasaio, la prova dell’uomo si ha nella
sua conversazione. Il frutto dimostra
come è coltivato l’albero, così la



parola rivela il sentimento
dell’uomo” 1. Un segno essenziale
della maturità personale è la
capacità di dialogare, la disposizione
di apertura verso gli altri, che si
mette in evidenza nella cordialità
della relazione e in un sincero
desiderio di imparare da ogni
persona.

“Conoscere altre persone, altre
culture, sempre ci fa tanto bene, ci fa
crescere [...]. Il dialogo è molto
importante per la propria maturità,
perché nel confronto con l’altra
persona, nel confronto con le altre
culture, anche nel confronto sano
con le altre religioni, uno cresce:
cresce, matura. Certo, c’è un pericolo:
se nel dialogo uno si chiude e si
arrabbia, può litigare; è il pericolo di
litigare, e questo non va bene perché
noi dialoghiamo per trovarci, non
per litigare. E qual è l’atteggiamento
più profondo che dobbiamo avere
per dialogare e non litigare? La



mitezza, la capacità di trovare le
persone, di trovare le culture, con
pace; la capacità di fare domande
intelligenti: ‘Ma perché tu pensi così?
Perché questa cultura fa così?’.
Sentire gli altri e poi parlare. Prima
sentire, poi parlare” 2.

Saper ascoltare

La Sacra Scrittura copre di elogi
coloro che sanno ascoltare, e
disdegna invece l’atteggiamento di
quanti non prestano attenzione agli
altri. “L’orecchio che ascolta un
rimprovero salutare avrà la dimora
in mezzo ai saggi” 3, dice il libro dei
Proverbi; e l’apostolo Giacomo
consiglia: “Sia ognuno pronto ad
ascoltare, lento a parlare, lento
all’ira” 4. Certe volte gli autori sacri
ricorrono anche a una sottile ironia:
“Incolla cocci chi ammaestra uno
stolto, sveglia un dormiglione dal
sonno profondo” 5.



Un problema frequente nell’ascoltare
è che, mentre l’altro parla, noi
ricordiamo qualcos’altro che ha da
vedere con ciò che egli ci sta
raccontando, e siamo tutti presi dal
dire “la nostra” alla prima pausa.
Avvengono allora certe
conversazioni magari animate, nelle
quali gli uni tolgono la parola agli
altri, ma nelle quali si ascolta poco.

Altre volte il problema è che la
conversazione non nasce in modo
spontaneo e bisogna impegnarsi a
cercarla, con intelligenza. In questi
casi, bisogna evitare la presunzione,
ovvero la tendenza a mostrare
continuamente il nostro acume o le
nostre conoscenze; al contrario,
conviene mostrarsi disponibili e
ricettivi, desiderosi di imparare dagli
altri, così da ampliare ogni giorno il
nostro ventaglio di interessi. In tal
modo ascolteremo con attenzione
cose che forse in un primo tempo
non ci interessano troppo, senza che



questo sia mostra di ipocrisia da
parte nostra: spesso è uno sforzo
sincero per andare oltre il proprio
criterio, per gradire e imparare.

Per saper conversare occorre
coniugare l’audacia con la prudenza,
l’interesse con la discrezione, il
rischio con l’opportunità. È
necessario non cadere nella
leggerezza, essere disposti a
correggere alcune parole precipitose
o importune che forse ci sono
sfuggite, o un’affermazione piuttosto
recisa che avremmo dovuto
ponderare meglio. In ogni caso, le
buone conversazioni lasciano
sempre una traccia: poi vengono
nuovamente alla memoria le idee, gli
argomenti sostenuti dagli uni e dagli
altri, sorgono nuove intuizioni e
nasce il desiderio di continuare
questo scambio.

Apertura verso gli altri



È sorprendente verificare come lo
spirito di alcune persone invecchia
prematuramente e invece altre
rimangono giovani e vivaci sino alla
fine dei loro giorni. Dobbiamo
pensare che tutti noi abbiamo dentro
molte risorse non ancora usate:
talenti che non abbiamo utilizzato,
forze che non abbiamo mai messo
alla prova. Pur essendo molto
occupati e stanchi, non possiamo
evitare di fare passi avanti, di
apprendere e di essere in grado di
ricevere le idee degli altri.

Conviene che usciamo da noi stessi;
che ci apriamo a Dio e, grazie a Lui,
agli altri. Allora supereremo
quell’egocentrismo che certe volte ci
porta ad adattare la realtà alla
ristrettezza dei nostri interessi o alla
nostra particolare visione delle cose,
e staremo più in guardia davanti a
certi difetti che creano distanze con
le altre persone e che, quindi, sono
segno di immaturità: esprimerci in



un modo categorico che non
corrisponde alla nostra conoscenza
delle cose; dichiarare le nostre
opinioni con un tono che suona a
censura verso gli altri; servirci di
soluzioni prefabbricate o di consigli
ripetitivi e logori; irritarci quando
qualcuno non è del nostro stesso
parere, anche se poi ci dichiariamo a
favore della diversità e della
tolleranza; riempirci di invidia
quando qualcuno eccelle attorno a
noi; esigere da altri un livello di
perfezione che non è alla loro
portata e che forse noi stessi non
siamo in grado di raggiungere;
richiedere sincerità e franchezza,
quando invece siamo noi a non
tollerare le correzioni.

Maturità e senso critico

Quando guardiamo agli altri con
affetto, spesso sentiamo di poterli
aiutare con un consiglio da amico; gli
diremo con fiducia ciò che altri forse



avranno notato ma non hanno avuto
la lealtà di dire. Soltanto questo
fondamento, la carità, fa sì che la
correzione o la critica sia veramente
utile e costruttiva: “Se devi
correggere, fallo con carità, nel
momento opportuno, senza
umiliare... e con la disposizione di
imparare e di migliorare tu stesso in
ciò che correggi” 6.

La chiave della nostra capacità di far
cambiare gli altri dipende in qualche
modo dalla nostra capacità di
cambiare noi stessi. Quando si è
consapevoli di quanto costa
migliorare, di quanto sia difficile, e
nello stesso tempo quanto sia
importante e liberatorio, allora è più
facile osservare gli altri con una
certa obiettività e aiutarli davvero.
Chi sa dire con chiarezza le cose a se
stesso, sa come e quando dirle agli
altri, ed è anche capace di ascoltarli
con una disposizione positiva.



Saper ricevere e accettare la critica è
prova di grandezza spirituale e di
profonda saggezza: “Chi ama la
disciplina ama la scienza, chi odia la
correzione è stolto” 7. Tuttavia,
accettare quello che gli altri ci dicono
non significa vivere sempre tenendo
presenti le critiche sulla nostra vita
professionale o sociale,
preoccupandoci di quello che si dice
o non si dice su ciò che facciamo o
siamo, perché questa
preoccupazione finirebbe per
diventare patologica. Certe volte
colui che fa bene le cose può essere
molto criticato: lo censurano spesso
quelli che non fanno nulla, perché
considerano la vita di costui e il suo
lavoro una sorta di accusa nei loro
confronti 8; oppure quelli che
agiscono in modo contrario, perché
lo considerano un nemico; oppure a
volte anche quelli che fanno le stesse
cose o cose simili, perché
s’ingelosiscono. Non mancano casi
del genere, nei quali bisogna farsi



“perdonare” da quelli che non fanno
quasi nulla e da quelli che pensano
che non si possa fare qualcosa di
buono senza di loro. In questi casi,
come ci consigliava nostro Padre,
“dobbiamo saper tacere, pregare,
lavorare, sorridere... e aspettare. Non
date importanza a queste
sciocchezze: amate veramente tutte
le anime. Caritas mea cum omnibus
vobis in Christo Iesu! ”9.

La responsabilità di dare l’esempio

La maturità accumuna l’apertura
verso gli altri con la fedeltà al
proprio cammino e ai propri
principi, anche quando si è accettati
a malapena nel proprio ambiente o
nessuno si accorge di noi. È anche
vero che l’indifferenza che
percepiamo attorno a noi può
indicarci di dover cambiare qualche
cosa anche noi, o almeno di doverci
spiegare o presentare meglio; però
alcune cose non debbono cambiare



mai in noi, qualunque cosa succeda,
ci ascoltino o no, ci lodino o ci
insultino, lo gradiscano o lo rifiutino,
lo approvino o lo disapprovino:
“Questo contrasto, che conferma con
le opere la tua fede, è appunto la
naturalezza che ti chiedo” 10.

Accade spesso che una persona si
senta sola e senza appoggio in alcuni
momenti più impegnativi. La
tentazione di desistere può essere
molto forte. Le potrà sembrare allora
che il suo esempio o la sua
testimonianza non servano a molto,
ma non è così: un fiammifero non
illumina tutta la stanza, ma tutti
nella stanza possono vederlo. Può
darsi che molte persone si sentano
incapaci di imitare un esempio, però
sanno che, se potessero, sarebbero
felici di farlo, e questa testimonianza
le aiuta.

Tutti noi ricordiamo come ci ha
aiutato a migliorare il buon esempio



di tante persone. Eppure è probabile
che molti di loro sappiano ben poco
dell’influenza che hanno avuto su di
noi. Grande è la responsabilità che
abbiamo di influire positivamente
sugli altri. “Non puoi rovinare, con la
tua negligenza o con il tuo cattivo
esempio, le anime degli uomini, tuoi
fratelli” 11. Dobbiamo parlare,
consigliare, esortare, incoraggiare,
ma soprattutto fare in modo che le
nostre parole siano confermate dalle
nostre opere, dalla testimonianza
della nostra vita. È impossibile
ottenerlo sempre, e neppure la
maggioranza delle volte, ma
dobbiamo essere un aiuto per tutti e
saper chiedere perdono di cuore se
abbiamo dato cattivo esempio.

Una lotta di tutta la vita

L’apertura verso gli altri è collegata
ai nostri progressi in un obiettivo che
ci occuperà tutta la vita: riconoscere
il volto della superbia e lottare per



essere più umili. La superbia si
nasconde nelle fessure più
impensabili dei nostri rapporti con
gli altri. Se ci si mostrasse
apertamente, il suo aspetto ci
apparirebbe ripugnante, e perciò
una delle sue strategie più abituali è
quella di nascondere il volto, di
mascherarsi. Di solito la superbia
suole nascondersi in un’altra attività
apparentemente positiva, che
contamina in modo sottile. Dopo,
quando diventa forte, crescono le sue
manifestazioni più semplici e
primarie, proprie di una personalità
immatura: la suscettibilità
malaticcia, il continuo parlare di se
stesso, la vanità e la ricercatezza nei
gesti e nel modo di parlare, gli
atteggiamenti prepotenti o boriosi,
insieme alla completa scomparsa
della capacità di accorgersi della
propria debolezza.

Certe volte la superbia si maschera
da sapienza, da ciò che potremmo



chiamare una superbia intellettuale
che prende le apparenze del rigore.
Altre volte si nasconde dietro un
appassionante desiderio di fare
giustizia o di difendere la verità,
quando nel fondo esiste soprattutto
un sentimento di rivalsa o una
travolgente ortodossia altezzosa: una
voglia di precisare tutto, di giudicare
tutto. Sono atteggiamenti che, invece
di essere a servizio della verità, si
servono di essa – di una parvenza di
essa – per alimentare la smania di
stare al di sopra degli altri.

Come non esiste la salute assoluta e
perfetta, neppure possiamo
enumerare completamente tutte le
astuzie della superbia; però possiamo
individuarla meglio, e non
permettere che guadagni terreno.
Alcune volte ci ingannerà, perché
tende a farci stare sulla difensiva: ci
rende tali che gli altri hanno
difficoltà a farci notare i nostri
difetti. Ma se noi non vediamo il suo



volto, nascosto in modi diversi, forse
gli altri avranno potuto
accorgersene. Se siamo capaci di
ascoltare gli avvertimenti fraterni, le
critiche costruttive, ci sarà molto più
facile smascherarla. Occorre essere
umili per accettare l’aiuto degli altri.
E occorre anche essere umili per
aiutare gli altri senza umiliarli.

La maturità si valuta, infine, dal “ 
sano preconcetto psicologico di
pensare abitualmente agli altri”12. La
personalità che Dio vuole per noi – e
alla quale tutti noi aspiriamo, anche
se a volte cerchiamo altrove – è
quella di chi è riuscito ad avere “un
cuore che ama, un cuore che soffre,
un cuore che gioisce con gli altri” 13.

Alfonso Aguiló

1 Sir 27, 5-6.

2 Papa Francesco, Discorso, 21-
VIII-2013.



3 Pro 15, 31.

4 Gc 1, 19.

5 Sir, 22, 7.

6 Forgia, n. 455.

7 Pro 12, 1.

8 Cfr. Sap 2, 10-20.

9 San Josemaría, Lettera ai suoi figli
in Olanda, 20-III-1964 (cfr. A.
Vázquez de Prada, Il Fondatore
dell’Opus Dei (III), Milano 2004, p.
496).

10 Cammino, n. 380.

11 Forgia, n. 955.

12 Forgia, n. 861.

13 Papa Francesco, Discorso, 17-
VI-2013.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/una-vita-in-
dialogo-con-gli-altri/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/una-vita-in-dialogo-con-gli-altri/
https://opusdei.org/it-it/article/una-vita-in-dialogo-con-gli-altri/
https://opusdei.org/it-it/article/una-vita-in-dialogo-con-gli-altri/

	Una vita in dialogo con gli altri

