
opusdei.org

Una porta che si
apre al mistero: il
simbolo atanasiano

Il simbolo atanasiano –
conosciuto anche dalle sue
prime parole “Quicumque vult”
– è un compendio di verità di
fede sulla Santissima Trinità e
sull’Incarnazione. San
Josemaría aveva l’abitudine di
recitare e meditare questo testo
la terza domenica di ogni mese
come devozione al Padre e al
Figlio e allo Spirito Santo.

19/08/2022



Gesù sa che si avvicina la sua ora di
passare da questo mondo al Padre. Si
trova nel cenacolo, i suoi discepoli
più intimi sono riuniti intorno a lui e
le sue parole hanno il sapore
agrodolce del commiato. Non gli
rimane molto tempo da stare con
loro e nel suo cuore si scontrano
fortissimi sentimenti: da una parte,
un amore fino all’estremo, che lo
indurrà a rimanere nella Sacra
Eucaristia e a spargere sulla croce
fino all’ultima goccia del suo sangue;
dall’altra, il dolore immenso per il
tradimento di Giuda e il peso di
caricarsi tutti i peccati del mondo.

In un momento così particolare, il
suo sguardo si sofferma su ciascuno
dei suoi apostoli. Sa perfettamente
quanto desiderino il bene, ma
conosce anche la loro debolezza; in
certi momenti dovrà constatare che
la loro fede si indebolisce e non
ignora che hanno ancora bisogno di
molto tempo per comprendere



interamente il tesoro della
rivelazione. In quest’ultima cena,
comunque, parla loro con estrema
chiarezza del mistero della sua vita
intima e annuncia loro la venuta del
Paraclito, che illuminerà le loro
menti: «Se uno mi ama, osserverà la
mia parola e il Padre mio lo amerà e
noi verremo a lui e prenderemo
dimora presso di lui [...]. Vi ho detto
queste cose mentre sono ancora
presso di voi. Ma il Paraclito, lo
Spirito Santo che il Padre manderà
nel mio nome, lui vi insegnerà ogni
cosa e vi ricorderà tutto ciò che io vi
ho detto» (Gv 14, 23.25-26).

È probabile che san Giovanni, come
del resto gli altri dieci, non capisse
sino in fondo le parole del suo
Maestro intorno al Padre e allo
Spirito Santo, ma si rendeva conto
che nessuno prima di lui aveva
parlato in quel modo, e diversi anni
dopo le raccolse tutte nel suo
Vangelo, dopo averle meditate e



predicate in numerose occasioni.
Sentiva che erano una porta che si
apriva al mistero di Dio uno e trino.

Trovare la vera Vita

«Il mistero della Santissima Trinità è
il mistero centrale della fede e della
vita cristiana»[1]. Gesù Cristo – il
Verbo incarnato – ce lo ha voluto
rivelare in modo che, identificati con
la sua persona, noi cristiani
imparassimo a chiamare Dio come
Padre e a operare attenti alle
ispirazioni dello Spirito Santo.

Mediante la vita sacramentale, Dio
abita al centro della nostra anima in
grazia. Tutto l’itinerario spirituale si
riassume nella scoperta progressiva
di questa presenza, che ci sostiene e
ci soddisfa. Si tratta di una strada che
ogni cristiano è chiamato a
percorrere durante la sua esistenza.
Questo lo abbiamo visto e imparato
dall’esperienza di tante donne e di



tanti uomini santi. Non molto tempo
fa ci faceva riflettere su queste cose
anche il Papa Francesco: «C’è il
Padre, che io prego con il Padre
Nostro; c’è il Figlio, che mi ha dato la
redenzione, la giustificazione; c’è lo
Spirito Santo, che abita in noi e abita
nella Chiesa. E questo parla al nostro
cuore, perché lo troviamo racchiuso
in quella espressione di San Giovanni
che riassume tutta la Rivelazione:
“Dio è amore” (1 Gv 4, 8.16). [...] Non
è facile da capire, ma si può vivere di
questo mistero»[2].

Durante l’intera sua vita San
Josemaría coltivò una graduale e
profonda devozione alle tre persone
divine e, attraverso l’esempio e la
predicazione, ha voluto trasmetterla
ai suoi figli. Una volta, nel 1968,
diede loro questo consiglio: «Amate
la santissima umanità di Cristo! E
dall’umanità di Cristo passeremo al
Padre, con la sua onnipotenza e con
la sua provvidenza, e al frutto della



Croce, che è lo Spirito Santo. E
sentiremo la necessità di perderci in
questo amore per trovare la vera
Vita»[3].

L’itinerario di una devozione

Il fondatore dell’Opus Dei, che
ricevette la fede cristiana dai suoi
genitori, nel corso degli anni è
cresciuto nell’amicizia con ognuna
delle persone divine. Da bambino
imparò ad amare Dio Padre nel
padrenostro, e questa filiazione
diventa man mano il fondamento
della sua vita spirituale. Inoltre, in
momenti ben precisi, negli anni
successivi alla fondazione dell’Opera,
Dio gli ha concesso di sentire con una
particolare intensità il senso della
filiazione divina, come quel 16
ottobre 1931, per la strada, su un
tram. Inoltre, a partire dall’autunno
del 1932, andò intensificando
l’ascolto delle mozioni del Paraclito,
in seguito al consiglio «Faccia



amicizia con lo Spirito Santo. Non
parli, lo ascolti!» ricevuto dal suo
confessore. Sin dai primi tempi si
sforzò di leggere il Vangelo come
fosse un personaggio fra i tanti, per
addentrarsi nella conoscenza della
santissima umanità di Cristo e per
centrare la propria vita
nell’Eucaristia.

Questa devozione, che si andò
fortificando nel corso della sua
esistenza, si lasciava intravedere
nelle situazioni più normali. Il beato
Álvaro del Portillo ricordava: «Coloro
che, come me, vivevano accanto a lui
sapevano bene quanto fosse
profonda questa sua devozione.
Ricordo che proprio tenendo conto di
essa io scoprii il modo di vincere le
“lotterie” che egli organizzava: si
tratta di un ricordo ingenuo, di
famiglia, risalente ai primi anni della
mia vocazione. Talvolta nelle
riunioni di famiglia egli portava
qualcosa per renderle più amene,



per esempio un pacchetto di
caramelle. In alcune occasioni
capitava che tra i dolci ve ne fosse
uno più grande: allora il Padre
organizzava una “lotteria”, che
consisteva nell’indovinare un
numero che lui aveva pensato. Ben
presto mi accorsi che il numero era
sempre il tre o un multiplo di tre,
giacché perfino in questi momenti di
svago si manifestava il suo amore
per la Santissima Trinità»[4].

Il libro Cammino ha 999 punti.
Durante una udienza con il Papa san
Paolo VI, il pontefice gli domandò il
motivo di quel numero. E san
Josemaría rispose che era per amore
alla Santissima Trinità. Per la prima
edizione di quest’opera fece
disegnare un originale frontespizio
che consisteva in una serie di sagome
del numero nove, disposte in forma
di colonna.



Quando si costruì Villa Tevere, la
sede centrale dell’Opera, volle che
l’oratorio nel quale avrebbe
celebrato la Messa abitualmente
fosse dedicato alla Trinità. La pala
d’altare di questo oratorio è un
altorilievo in marmo bianco con una
rappresentazione della Trinità
Beatissima, circondata da angeli in
adorazione: Dio Padre creatore ha
tra le mani il mondo con una croce;
accanto a lui lo Spirito Santo,
anch’esso in figura umana, sorregge
una fiamma; al centro c’è una
scultura in avorio con Dio Figlio sulla
Croce tra due gruppi di cherubini. La
scena è sovrastata da un cartiglio con
una iscrizione: Deo Patri creatori,
Deo Filio redemptori, Deo Spiritui
santificatori.

Gli piaceva fare atti di fede, speranza
e amore rivolti al Padre, al Figlio e
allo Spirito Santo. Nel 1971, per
esempio, ringraziava il Signore che lo
stava spingendo a comprendere con



sempre maggiore profondità la
presenza e l’azione della Trinità nella
santa Messa. Negli ultimi anni, nella
predicazione – come appare nella
omelia Verso la santità – o durante gli
incontri che ebbe con numerose
persone, suggeriva di seguire
l’itinerario spirituale per il quale Dio
aveva voluto portare lui, cioè, un
cammino di contemplazione nella
vita ordinaria: «Il cuore sente il
bisogno, allora, di distinguere le
Persone divine e di adorarle a una a
una. In un certo senso, questa
scoperta che l’anima fa nella vita
soprannaturale è simile a quella di
un infante che apre gli occhi
all’esistenza. L’anima si intrattiene
amorosamente con il Padre, con il
Figlio, con lo Spirito Santo»[5].

Il suo amore era anche frutto dello
studio e dell’approfondimento della
dottrina cattolica. Aveva preso
l’abitudine di rileggere spesso il
trattato teologico De Trinitate. In una



riunione di famiglia con le sue figlie
a Roma, il 27 marzo 1972 – il giorno
che precedeva un nuovo
anniversario della sua ordinazione
sacerdotale –, confidava loro: «Leggo
continuamente libri di teologia,
perché la Trinità m’innamora, mi
innamora approfondire l’unità della
trinità di Dio. A volte ricevo un po’ di
luce, ma la maggioranza delle volte
sono ombre; e rimango molto
contento delle ombre, perché Dio
sarebbe ben poca cosa se io lo potessi
comprendere»[6]. Affermava – come
ci ricorda spesso il Padre – che Dio è
tanto grande che non ci sta nella
testa, ma sta nel nostro cuore: «E
quando [...] ti diranno che non
comprendono la trinità e l’unità,
rispondi loro che neppure tu la
comprendi, ma l’ami e la veneri. Se
comprendessi le grandezze di Dio, se
Dio entrasse in questa povera testa, il
mio Dio sarebbe molto piccolo..., e
tuttavia, entra – vuole entrare – nel
mio cuore, entra nella profondità



immensa della mia anima, che è
immortale»[7].

Una tradizione secolare

Mosso dal desiderio di stimolare nei
membri dell’Opera questo amore,
san Josemaría stabilì una serie di
consuetudini che rendessero più
agevole l’approfondimento dei
misteri centrali della fede.
Rispondono tutte quante a una
tradizione secolare della liturgia e
del patrimonio spirituale della
Chiesa.

Fra l’altro propose che le Preci, che
tutti recitano ogni giorno,
cominciassero con un atto di lode,
adorazione e ringraziamento alla
Trinità Beatissima (A te rendiamo
grazie, o Dio: / una e vera Trinità, /
unico e sommo Dio, / santa e unica
Unità). Alcuni anni dopo, nel 1959,
pensò che poteva essere di aiuto che
nei tre giorni che precedono la festa



della Santissima Trinità, in tutti i
centri dell’Opera si recitasse o
cantasse il Trisagio Angelico. E che la
terza domenica di ogni mese si
recitasse il Simbolo Atanasiano,
prima o dopo l’orazione del mattino,
come espressione di fede e lode a Dio
uno e trino. Raccomandava, inoltre,
che ognuno meditasse, specialmente
quel giorno, le parole in esso
contenute. Con grande convinzione,
riferendosi a questo simbolo, diceva
nel 1971 a un gruppo di fedeli
dell’Opus Dei: «Imparatelo, è tanto
bello!»[8].

Il Simbolo Atanasiano

«Nel corso dei primi secoli, la Chiesa
ha cercato di formulare in maniera
più esplicita la sua fede trinitaria, sia
per approfondire la propria
intelligenza della fede, sia per
difenderla contro errori che la
alteravano. Fu questa l’opera degli
antichi Concili, aiutati dalla ricerca



teologica dei Padri della Chiesa e
sostenuti dal senso della fede del
popolo cristiano»[9].

Il Simbolo Atanasiano – conosciuto
anche dalle sue prime parole: 
Quicumque vult – è un simbolo o
compendio di verità della fede, che
nella storia della Chiesa è stato
considerato come una delle
principali esposizioni dogmatiche
della fede cristiana e la più
importante per ciò che si riferisce ai
due misteri centrali della verità
rivelata: la Trinità e l’Incarnazione.

È conosciuto con questo nome
perché per parecchi secoli è stato
erroneamente attribuito a
sant’Atanasio (295-373), vescovo di
Alessandria d’Egitto e difensore della
fede nei confronti dell’eresia di Ario.
Altri pensavano che l’autore fosse,
invece, il Papa Anastasio I (399-402).

Questo compendio didattico della
dottrina cristiana ha goduto di



grande autorità nella Chiesa latina e
il suo uso si è esteso rapidamente a
tutti i riti di Occidente. Nel Medioevo
fu equiparato allo stesso Credo del
Concilio di Nicea. Nella liturgia della
Chiesa occidentale si recitava
nell’ufficio divino domenicale. Nel
rito ambrosiano, invece, veniva usato
come inno dell’ufficio delle letture, al
posto del Te Deum, la domenica della
Santissima Trinità. Il suo uso
liturgico si è protratto fino al XX
secolo: nell’ufficio canonico il 
Quicumque, fino alla riforma di Pio
XII (1956), si recitava la domenica.
Nell’attuale liturgia delle ore non è
previsto che si reciti.

Esclusa la paternità di sant’Atanasio,
e anche quella del Papa Anastasio, la
sua redazione è stata attribuita a una
serie di Padri della Chiesa –
sant’Ilario, sant’Ambrogio, san
Niceta, Onorato di Arles, san
Vincenzo di Lerins, san Fulgenzio,
san Cesareo di Arles e san Venanzio



Fortunato – vissuti tra gli anni 350 e
601. Oggi è quasi unanime l’opinione
che lo data tra l’anno 430 e il 500.

La maggioranza degli studiosi
sostiene che fu scritto prima in latino
e in seguito fu tradotto in greco; vale
a dire, nacque nell’ambito latino
occidentale della Chiesa, e non in
quello orientale come prima si
pensava. La sua origine sembra
collocarsi nelle Gallie, nel sud della
Francia, nella zona di Arles.

A parte l’introduzione e la
conclusione, entrambe dedicate a
insistere sulla necessità di professare
la fede espressa nel simbolo per la
salvezza, il Quicunque consta di due
parti chiaramente differenziate: la
prima espone la fede cattolica
intorno al mistero di Dio uno e trino;
nella seconda parte viene presentata
la doppia natura nell’unica persona
divina di Gesù Cristo. Questi due
fulcri della nostra fede sono



ampiamente sviluppati in questo
credo.

Le parole che riguardano la necessità
della fede per la salvezza sono un’eco
di quelle contenute nel capitolo 3 del
Vangelo di san Giovanni: «Dio non ha
mandato il Figlio nel mondo per
condannare il mondo, ma perché il
mondo sia salvato per mezzo di lui.
Chi crede in lui non è condannato;
ma chi non crede è già stato
condannato, perché non ha creduto
nel nome dell’unigenito Figlio di
Dio» (Gv 3, 17-18). Sono, dunque, un
invito ad aderire alle verità espresse
nei diversi simboli della fede
elaborati dal magistero ecclesiastico,
mentre riconoscono la tremenda
possibilità che ha l’uomo di
respingerle, rifiutando così la felicità
eterna che Dio gli offre.



Un così grande beneficio

«Impara a lodare il Padre e il Figlio e
lo Spirito Santo. Impara ad avere una
speciale devozione alla Santissima
Trinità»[10]. La consuetudine di
recitare il Simbolo Atanasiano
obbedisce al fine di aiutare i fedeli a
maturare personalmente, pian piano,
in questa devozione. Anche se mai
arriveremo a comprendere del tutto
una verità che supera
abbondantemente le nostre capacità
intellettuali, questa è pur sempre una
occasione per conoscere Dio sempre
più e sempre meglio. In tal modo
ribadisce e fortifica in noi la virtù
teologale della fede e ci aiuta ad
approfondire il dogma. Santa Teresa
d’Avila, nella sua autobiografia,
racconta che, nel meditare questo
simbolo, aveva ricevuto grazie
speciali per penetrare in questo
mistero: «Un giorno, mentre recitavo
il Quicumque vult, mi fu dato da
comprendere in modo così chiaro



esser un Dio in tre Persone che ne
rimasi molto sorpresa e consolata.
Questa illustrazione mi aiutò molto a
meglio conoscere la grandezza di Dio
e le sue meraviglie»[11]. È un esempio
di come praticare certe consuetudini
di pietà può farle comprendere,
anche se a volte sembra che servano
a poco.

Rinnovando la nostra professione di
fede nella Trinità, riconosciamo,
ringraziamo e corrispondiamo
all’amore divino, e continuiamo a
stupirci per la meraviglia di un Dio
che ha voluto che fossimo suoi figli.
Non solo asseriamo la verità sulla
Trinità, su Gesù Cristo – perfectus
Deus, perfectus homo[12], perfetto Dio
e perfetto uomo – e sulla Chiesa, ma
anche la nostra autentica identità.

Oltretutto, riconoscere la nostra fede
comune ci fa sentire più uniti a tutto
il popolo di Dio, nella sua missione di
conservare intatto il deposito



ricevuto. Non preghiamo da soli, ma
uniti ai cristiani di oggi, a quelli che
ci hanno preceduti e a quelli che
verranno nel corso dei secoli. Infine,
quando recitiamo questo simbolo
attuiamo la nostra missione di
apostoli, chiamati a comunicare a
tutti gli uomini – come quei primi
dodici – la salvezza che Cristo ci ha
chiesto di accogliere con la sua
incarnazione: «Andate dunque e fate
discepoli tutti i popoli, battezzandoli
nel nome del Padre e del Figlio e
dello Spirito Santo» (Mt 28, 19).

[1] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 261.

[2] Papa Francesco, Angelus, 30-
V-2021.

[3] San Josemaría, negli Articoli del
postulatore, p. 175.



[4] Beato Álvaro del Portillo, 
Intervista sul fondatore dell’Opus Dei,
Ed. Ares, Milano 1992, pp. 145-146.

[5] San Josemaría, Amici di Dio, n.
306.

[6] San Josemaría, appunti di una
riunione di famiglia.

[7] San Josemaría, appunti di una
riunione di famiglia, 9-II-1975.

[8] San Josemaría, appunti di una
riunione di famiglia.

[9] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 250.

[10] San Josemaría, Forgia, n. 296.

[11] Santa Teresa di Gesù, Vita, c. 39,
25.

[12] Simbolo atanasiano, n. 30 (DH
76).



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/una-porta-che-
si-apre-al-mistero-simbolo-atanasiano/

(11/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/una-porta-che-si-apre-al-mistero-simbolo-atanasiano/
https://opusdei.org/it-it/article/una-porta-che-si-apre-al-mistero-simbolo-atanasiano/
https://opusdei.org/it-it/article/una-porta-che-si-apre-al-mistero-simbolo-atanasiano/

	Una porta che si apre al mistero: il simbolo atanasiano
	Trovare la vera Vita
	L’itinerario di una devozione
	Una tradizione secolare
	Il Simbolo Atanasiano
	Un così grande beneficio


