
opusdei.org

La luce della fede
(VI): Un sussurro
nell’anima: Il
silenzio di Dio

Spesso il silenzio è il «luogo»
nel quale Dio ci aspetta: così
riusciremo ad ascoltare Lui
invece di ascoltare il rumore
della nostra stessa voce.

12/04/2018

Il libro dell’Esodo racconta il modo in
cui Dio apparve a Mosè sul Sinai
nello splendore della sua gloria: la
montagna intera fu scossa



violentemente, Mosè parlava e Dio
gli rispondeva fra tuoni e lampi (Es
19, 16-22). Tutto il popolo ascoltava
impressionato dalla potenza e dalla
maestà di Dio. Benché vi siano altre
teofanie simili che scandiscono la
storia di Israele[1], la maggior parte
delle volte Dio si manifestava al suo
Popolo in un modo diverso: non nello
splendore della luce, ma nel silenzio,
nell’oscurità.

Alcuni secoli dopo Mosè, il profeta
Elia, in fuga dalla persecuzione di
Jezabel, inizia ancora una volta il
cammino verso il monte santo,
incitato da Dio. Nascosto in una
caverna, il profeta vede gli stessi
segni della teofania dell’Esodo: il
terremoto, l’uragano, il fuoco; però
Dio non era lì. Dopo il fuoco, dice lo
scrittore sacro, «ci fu il mormorio di
un vento leggero». Elia si coprì il
volto con il mantello e uscì
all’incontro di Dio. Fu allora che Dio
gli parlò (cfr. 1 Re 19, 9-18). Il testo



ebraico dice letteralmente che Elia
udì «il rumore o la voce di un silenzio
(demama) leggero».

La versione greca dei Settanta e la
Vulgata hanno tradotto «un vento
leggero», probabilmente per evitare
l’apparente contraddizione tra 
rumore o voce, da una parte, e 
silenzio, dall’altra. Ma la parola 
demama significa proprio silenzio.
Con questo paradosso l’autore sacro
suggerisce, perciò, che il silenzio non
è vuoto, ma pieno della presenza
divina. «Il silenzio custodisce il
mistero»[2], il mistero di Dio. E la
Scrittura ci invita a entrare in questo
silenzio se vogliamo incontrarlo.

“Quanto lieve è il sussurro che noi
ne percepiamo”

Tuttavia, questo modo di parlare di
Dio ci appare ostico. I salmi lo
dichiarano in modo eloquente: «Dio,
non darti riposo, non restare muto e
inerte, o Dio» (Sal 83, 2). «Perché



nascondi il tuo volto?» (Sal 44, 25).
«Perché i popoli dovrebbero dire:
“Dov’è il loro Dio?”» (Sal 115, 2).
Attraverso il testo sacro Dio stesso
pone queste domande sulle nostre
labbra e nel nostro cuore: vuole che
gliele rivolgiamo, che le meditiamo
nella forgia della preghiera. Sono
domande importanti. Per un verso,
perché fanno riferimento
direttamente al modo in cui Egli si
rivela abitualmente, alla sua logica:
ci aiutano a capire come cercare il
suo Volto, come ascoltare la sua voce.
Dall’altro verso, perché dimostrano
che la difficoltà nel cogliere la
vicinanza di Dio, specialmente nelle
situazioni difficili della vita, è
un’esperienza comune a credenti e
non credenti, benché assuma forme
diverse negli uni e negli altri. La fede
e la vita della grazia non rendono Dio
evidente: anche il credente può
provare la sensazione di
un‘apparente assenza di Dio.



Perché Dio tace? Spesso le scritture ci
presentano il suo silenzio, la sua
lontananza, come una conseguenza
dell’infedeltà dell’uomo. Nel
Deuteronomio, per esempio, si dà
questa spiegazione: «Questo popolo
si alzerà e si prostituirà con gli dei
stranieri del paese nel quale sta per
entrare; mi abbandonerà e romperà
l’alleanza che io ho stabilito con lui
[...]. Io, in quel giorno, nasconderò il
volto a causa di tutto il male che
avranno fatto rivolgendosi ad altri
dei» (Dt 31, 16-18). Il peccato,
l’idolatria, è come un velo che rende
opaco Dio, che impedisce di vederlo;
è come un rumore che impedisce di
ascoltarlo. Allora Dio aspetta con
pazienza, dietro lo schermo che
poniamo tra noi e Lui, in attesa di un
momento opportuno per ritornare a
incontrarci. «Non ti mostrerò la
faccia sdegnata, perché io sono
pietoso» (Ger 3, 12). Pertanto, accade
spesso che non è Dio che non parla,
ma siamo noi che non lo lasciamo



parlare, che non lo udiamo, perché
nella nostra vita c’è troppo rumore.
«Non esiste soltanto la sordità fisica,
che taglia l'uomo in gran parte fuori
della vita sociale. Esiste una
debolezza d'udito nei confronti di
Dio di cui soffriamo specialmente in
questo nostro tempo. Noi,
semplicemente, non riusciamo più a
sentirlo; sono troppe le frequenze
diverse che occupano i nostri
orecchi. Quello che si dice di Lui ci
sembra pre-scientifico, non più
adatto al nostro tempo. Con la
debolezza d'udito, o addirittura la
sordità nei confronti di Dio, si perde
naturalmente anche la nostra
capacità di parlare con Lui o a Lui. In
questo modo, però, viene a mancarci
una percezione decisiva. I nostri
sensi interiori corrono il pericolo di
spegnersi. Con il venir meno di
questa percezione viene circoscritto
poi in modo drastico e pericoloso il
raggio del nostro rapporto con la
realtà in genere»[3].



Eppure certe volte non è l’uomo che
non sente Dio: sembra piuttosto che
Egli non ascolti, che rimanga passivo.
Il libro di Giobbe, per esempio,
mostra che anche le preghiere del
giusto nelle avversità possono
rimanere per un certo tempo senza
una risposta da parte di Dio. «Quanto
lieve è il sussurro che noi ne
percepiamo!» (Gb 26, 14).
L’esperienza quotidiana di ogni
uomo dimostra anche in che misura
la necessità di ricevere da Dio una
parola o un aiuto rimanga a volte
come sospesa nel vuoto. A volte può
diventare difficile percepire la
misericordia di Dio, della quale tanto
parlano le Scritture e la catechesi
cristiana, per quelle persone che si
trovano in situazioni dolorose,
segnate dalla malattia o
dall’ingiustizia, per cui anche
pregando non sembra che si ottenga
una risposta. Perché Dio non ascolta?
Perché, se è un Padre, non viene in
mio aiuto, visto che può farlo? «La



lontananza di Dio, l’oscurità e la
problematica su di Lui, oggi sono
sentite più intensamente che mai;
anche noi, che ci sforziamo di essere
credenti, abbiamo spesso la
sensazione che la realtà di Dio ci sia
sfuggita dalle mani. Non ci
domandiamo spesso perché Egli
continui a rimanere immerso nel
profondo silenzio di questo mondo?
Non abbiamo a volte l’impressione
che, dopo aver riflettuto molto, ci
rimangano soltanto delle parole,
mentre la realtà di Dio è più lontana
che mai?»[4].

Al centro della Rivelazione, più che
in ogni altra nostra esperienza, c’è la
storia di Gesù stesso, quella che ci
introduce con maggiore profondità
nel mistero del silenzio di Dio. A
Gesù, che è il vero giusto, il servo
fedele, il Figlio amato, non vengono
risparmiate le sofferenze della
passione e della Croce. La sua
orazione nel Getsemani riceve come



risposta l’invio di un angelo per
consolarlo, ma non la liberazione
dalla tortura imminente. Né
possiamo evitare di meravigliarci che
Gesù ripeta sulla Croce questa frase
del Salmo 22: «Dio mio, Dio mio,
perché mi hai abbandonato? Tu sei
lontano dalla mia salvezza: sono le
parole del mio lamento» (Sal 22, 2). Il
fatto che colui che non aveva
conosciuto peccato (2 Cor 5, 21) abbia
provato in questo modo la sofferenza
mette in evidenza che il dolore che
alcune volte segna in maniera
drammatica la vita degli uomini non
può essere interpretato come segno
di disapprovazione da parte di Dio,
né il suo silenzio come assenza o
lontananza.

“Dio lo si conosce nel suo silenzio”

Nel passare accanto a un cieco di
nascita, gli apostoli fanno una
domanda che mette in evidenza un
modo di pensare allora molto



comune: «Chi ha peccato, lui o i suoi
genitori, perché egli nascesse
cieco?» (Gv 9, 1). Anche se oggi
sarebbe strano sentir parlare in
questi termini, in realtà la domanda
non è tanto lontana da una mentalità
odierna, secondo la quale la
sofferenza, di qualunque tipo essa
sia, è vista come dovuta a un destino
cieco per il quale non c’è posto se
non nella rassegnazione, una volta
falliti i tentativi di annullarla. Gesù
corregge gli apostoli: «Né lui ha
peccato né i suoi genitori, ma è così
perché si manifestassero in lui le
opere di Dio» (Gv 9, 3). Dio a volte
rimane in silenzio, apparentemente
inattivo e indifferente alla nostra
sorte, perché vuole farsi strada nella
nostra anima. Soltanto così, per
esempio, s’intuisce che permetta la
sofferenza di san Giuseppe, perplesso
davanti all’inattesa maternità della
Madonna (cfr. Mt 1, 18-20), avendo
egli «programmato» le cose in modo
diverso. Dio stava preparando



Giuseppe per qualcosa di grande.
Egli «non turba mai la gioia dei suoi
figli, se non è per prepararli a una
gioia più sicura e più grande»[5].

Sant’Ignazio di Antiochia scriveva
che «chi ha compreso le parole del
Signore, comprende il suo silenzio,
perché il Signore lo si conosce nel
suo silenzio»[6]. Spesso il silenzio di
Dio è per l’uomo il «luogo», la
possibilità e la premessa per
ascoltare Dio, invece di ascoltare
soltanto se stesso. Senza la voce
silenziosa di Dio nell’orazione, «l’io
umano finisce per chiudersi in se
stesso, e la coscienza, che dovrebbe
essere eco della voce di Dio, rischia
di ridursi a uno specchio dell’io, così
che il colloquio interiore diventa un
monologo dando adito a mille auto-
giustificazioni»[7]. A pensarci bene,
se Dio parlasse e intervenisse
continuamente nella nostra vita per
risolvere i problemi, dovremmo
ammetteredi banalizzare la sua



presenza. Non finiremmo, come i
due figli della parabola (cfr. Lc 15,
11-32), preferendo il nostro
tornaconto alla gioia di vivere con
Lui?

«Il silenzio è capace di scavare uno
spazio interiore nel profondo di noi
stessi, per farvi abitare Dio, perché la
sua Parola rimanga in noi, perché
l’amore per Lui si radichi nella
nostra mente e nel nostro cuore, e
animi la nostra vita»[8]. Con la
ricerca, con l’orazione fiduciosa pur
nelle difficoltà, l’uomo si libera della
sua auto-sufficienza; mette in
movimento le sue risorse interiori;
vede come si fortificano i rapporti di
comunione con gli altri. Il silenzio di
Dio, il fatto che non intervenga
sempre immediatamente per
risolvere le cose nel modo in cui noi
vorremmo, risveglia il dinamismo
della libertà umana; chiama l’uomo a
farsi carico della propria vita o di
quella degli altri, e delle proprie



necessità concrete. Per questo la fede
è «la forza, che in silenzio e senza
clamori cambia il mondo e lo
trasforma nel Regno di Dio, ed
espressione della fede è la preghiera
[...]. Dio non può cambiare le cose
senza la nostra conversione, e la
nostra vera conversione inizia con il
"grido" dell’anima, che implora
perdono e salvezza»[9].

Nell’insegnamento di Gesù,
l’orazione appare un dialogo tra
l’uomo come figlio e il Padre del
Cielo, nel quale la domanda occupa
un posto molto importante (cfr. Lc
11, 5-11; Mt 7, 7-11). Il bambino sa
che suo Padre lo ascolta sempre, ma
ciò che gli è assicurato non è tanto
una sorta di uscita dalla sofferenza o
dalla malattia, quanto il dono dello
Spirito Santo (Lc 11, 13). La risposta
con la quale Dio viene sempre in
aiuto dell’uomo è il Donodello
Spirito-Amore. Questo può non
sembrarci un granché, ma è un dono



molto più prezioso e fondamentale di
qualunque soluzione terrena dei
problemi. È un dono che dev’essere
accettato nella fede filiale, ma che
non elimina la necessità dello sforzo
umano per affrontare le difficoltà.
Con Dio le «valli oscure» che a volte
dobbiamo attraversare non si
illuminano automaticamente;
continuiamo a camminare, magari
timorosi, ma con un timore
fiducioso: «Non temo alcun male,
perché Tu sei con me» (Sal 23, 4).

Questo modo di fare di Dio, che
risveglia la decisione e la fiducia
dell’uomo, si può riconoscere nel
modo in cui Dio ha compiuto la sua
Rivelazione nella storia. Possiamo
pensare alla storia di Abraham, che
lascia il suo paese e si mette in
cammino verso una terra
sconosciuta; confidando nella
promessa divina, senza sapere dove
Dio lo conduce (cfr. Gn 12, 1-4); o alla
fiducia del Popolo di Israele nella



salvezza di Dio, anche quando tutte
le speranze umane sembrano essere
tramontate (cfr. Est 4, 17a-17k); o alla
fuga serena della Sacra Famiglia in
Egitto (cfr. Mt 2, 13-15) quando Dio
sembra piegarsi ai capricci di un
monarca retrogrado... In questo
senso, pensare che la fede era più
semplice per i testimoni della vita di
Gesù non corrisponde alla realtà,
perché neppure a questi testimoni è
stata risparmiata la serietà della
decisione di credere o no a Lui, di
riconoscere in Lui la presenza e
l’azione di Dio[10]. Numerosi sono i
passi del Nuovo Testamento nei quali
si vede con chiarezza che tale
decisione non era scontata[11].

Ieri come oggi, malgrado la
Rivelazione di Dio offra autentici
segni di credibilità, il velo
dell’inaccessibilità di Dio nonè
completamente eliminato; i suoi
silenzi continuano a sfidare l’uomo.
«L'esistenza umana è un cammino di



fede e, come tale, procede più nella
penombra che in piena luce, non
senza momenti di oscurità e anche di
buio fitto. Finché siamo quaggiù, il
nostro rapporto con Dio avviene più
nell'ascolto che nella visione»[12].
Questo non è solo dovuto al fatto che
Dio è sempre più grande della nostra
intelligenza, ma anche alla logica di
chiamata e risposta, di dono e
compito, con la quale Egli vuole
condurre la nostra storia: quella di
tutti e quella personale di ciascuno.
In fin dei conti, dunque, stanno in
una relazione reciproca il modo di
rivelarsi di Dio e la libertà che
abbiamo in quanto siamo sua
immagine. La Rivelazione di Dio
rimane in un chiaroscuro che
permette la libertà di scegliere di
aprirci a Lui o di rimanere chiusi
nella nostra autosufficienza. Dio è
«un Re dal cuore di carne, come il
nostro, che pur essendo l’autore
dell’universo e di ogni singola
creatura, non impone il suo dominio



con prepotenza, ma viene come un
poverello a chiedere un po’ d’amore,
mostrandoci, in silenzio, le sue mani
piagate»[13].

La nube del silenzio

Con la sua preghiera sulla Croce -
«Dio mio, Dio mio, perché mi hai
abbandonato?» (Mt 27, 46) – Gesù «fa
suo quel grido dell’umanità che
soffre per l’apparente assenza di Dio
e dirige questo grido al cuore del
Padre. Pregando così in quest’ultima
solitudine, insieme a tutta l’umanità,
ci apre il cuore di Dio»[14]. In effetti,
il salmo con il quale Gesù grida al
Padre dà adito, tra i lamenti, a una
grande prospettiva di speranza (cfr.
Sal 22, 20-32)[15]; una prospettiva
che Egli ha davanti agli occhi, anche
in piena agonia. «Nelle tue mani
consegno il mio spirito» (Lc 23, 46),
dice al Padre prima di spirare. Gesù
sa che la donazione della sua vitanon
cade nel vuoto, ma cambia la storia



per sempre, benché sembra che il
male e la morte abbiano l’ultima
parola. Il suo silenzio sulla Croce ha
una forza maggiore delle grida di
quelli che lo condannano. «Ecco, io
faccio nuove tutte le cose» (Ap 21, 5).

«La fede significa anche credere in
Lui, credere che veramente ci ama,
che è vivo, che è capace di
intervenire misteriosamente, che
non ci abbandona, che trae il bene
dal male con la sua potenza e con la
sua infinita creatività. Significa
credere che Egli avanza vittorioso
nella storia [...], che il Regno di Dio è
già presente nel mondo, e si sta
sviluppando qui e là»[16]. Con i suoi
silenzi, Dio fa crescere la fede e la
speranza dei suoi: le fa nuove, e con
loro fa «nuove tutte le cose». A
ciascuno e a ciascuna tocca
rispondere al silenzio soave di Dio
con un silenzio attento, un silenzio
che ascolta, per scoprire «come
misteriosamente opera il Signore»



nel nostro cuore, «e qual è la nube,
[...] lo stile dello Spirito Santo per
coprire il nostro mistero. Questa
nube in noi, nella nostra vita, si
chiama silenzio. Il silenzio è proprio
la nube che copre il mistero del
nostro rapporto col Signore, della
nostra santità e dei nostri
peccati»[17].

Marco Vanzini – Carlos Ayxelá

***

Letture di approfondimento

ontificio Consiglio per la Cultura
(2004), Dove sta il tuo Dio? La fede
cristiana e la credenza religiosa.

Papa Francesco, Omelia in Santa
Marta, 20-XII-2013 (“Quando il
silenzio è musica”).

Papa Francesco, Omelia in Santa
Marta, 10-VI-2016 (“Il silenzio
sonoro”).



Benedetto XVI, Omelia, 6-X-2006
(Silenzio e contemplazione).

Benedetto XVI, Udienza, 7-III-2012
(“Preghiera e silenzio: Gesù, maestro
di preghiera”)

Guardini, R., Lettere
sull'autoformazione, Morcelliana,
1994 (lettera 8: “L'anima”) (orig: 
Briefe über Selbstbildung).

Izquierdo, C., “Palabra (y silencio) de
Dios”, Scripta Theologica 41 (2009/3)
945-960).

Lewis, C.S., Diario di un dolore,
Adelphi, 1990 (orig. A Grief Observed

Newman, J.H., “Cristo oculto del
mundo”, in Sermones parroquiales 4,
Encuentro, 2010 (orig. “Christ Hidden
from the World”, Parochial and Plain
sermons 4).



“Cristo manifestado en el recuerdo”,
in Sermones parroquiales 4,
Encuentro, 2010 (orig. “Christ
Manifested in Remembrance”, 
Parochial and Plain sermons 4).

Ordeig M., “Búsqueda, recogimiento...
El valor del silencio”, Palabra,
febbraio 2018.

Ratzinger, J., “Siamo salvi? Ovvero
Giobbe parla con Dio”, in Il senso
dell'esistenza cristiana, Edizioni
Paoline, 1966, pp. 9-28 (orig. Vom Sinn
des Christseins).

La angustia de una ausencia. Tres
meditaciones sobre el Sábado santo,
30 días, 3-2006 (orig. Meditationen
zur Karwoche).

Sarah, R., La forza del silenzio,
Cantagalli, 2017 (orig. La force du
silence



Thibon, G., L’ignorance étoilée,
Fayard, 1974 (cap. 13. “La présence
absente”).

[1] Cfr., per esempio, Gn 18, 1-15; 1 Re
18, 20-40; Is 6, 1-13.

[2] Papa Francesco, Omelia in Santa
Marta, 20-XII-2013.

[3] Benedetto XVI, Omelia, 10-IX-2006.

[4] J. Ratzinger, “Siamo salvi? Ovvero
Giobbe parla con Dio”, in Il senso
dell'esistenza cristiana, Edizioni
Paoline, 1966, pp. 9-28.



[5] A. Manzoni, I promessi sposi, cap.
8.

[6] Ignazio di Antiochia, Lettera agli
efesini, XV, 2.

[7] Benedetto XVI, Omelia, 6-II-2008.

[8] Benedetto XVI, Udienza, 7-III-2012.

[9] Benedetto XVI, Omelia, 21-X-2007.

[10] Cfr. R. Guardini, Il Signore, IV.6,
“Rivelazione e mistero”.

[11] Cfr., per esempio, Gv 6, 60-68; 8,
12-20; 9, 1-41.

[12] Benedetto XVI, Angelus, 12-
III-2006.



[13] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 179.

[14] Benedetto XVI, Omelia, 6-II-2008.

[15] Questo succede spesso nei salmi:
il salmista si lamenta con Dio - «Fino
a quando, Signore, continuerai a
dimenticarmi? Fino a quando mi
nasconderai il tuo volto?» (Sal 13, 2) -,
ma non perde la fede in Lui: «Nella
tua misericordia ho confidato. Gioisca
il mio cuore nella tua salvezza e canti
al Signore, che mi ha beneficiato» (v.
6).

[16] Papa Francesco, Es. Ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), n. 278.

[17] Papa Francesco, Omelia in Santa
Marta, 20-XII-2013.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/un-sussurro-
nellanima-il-silenzio-di-dio/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/un-sussurro-nellanima-il-silenzio-di-dio/
https://opusdei.org/it-it/article/un-sussurro-nellanima-il-silenzio-di-dio/
https://opusdei.org/it-it/article/un-sussurro-nellanima-il-silenzio-di-dio/

	La luce della fede (VI): Un sussurro nell’anima: Il silenzio di Dio

