
opusdei.org

Un incontro fecondo

Ciò che diciamo e come lo
diciamo, ogni parola e ogni
gesto dovrebbe poter esprimere
la compassione, la tenerezza e il
perdono di Dio per tutti.

30/01/2016

MESSAGGIO DEL SANTO PADRE
FRANCESCO PER LA 50ma
GIORNATA MONDIALE DELLE
COMUNICAZIONI SOCIALI

Comunicazione e misericordia: un
incontro fecondo

Cari fratelli e sorelle,



l’Anno Santo della Misericordia ci
invita a riflettere sul rapporto tra la
comunicazione e la misericordia. In
effetti la Chiesa, unita a Cristo,
incarnazione vivente di Dio
Misericordioso, è chiamata a vivere
la misericordia quale tratto distintivo
di tutto il suo essere e il suo agire. Ciò
che diciamo e come lo diciamo, ogni
parola e ogni gesto dovrebbe poter
esprimere la compassione, la
tenerezza e il perdono di Dio per
tutti. L’amore, per sua natura, è
comunicazione, conduce ad aprirsi e
a non isolarsi. E se il nostro cuore e i
nostri gesti sono animati dalla carità,
dall’amore divino, la nostra
comunicazione sarà portatrice della
forza di Dio.

Trasmettere misericordia

Siamo chiamati a comunicare da figli
di Dio con tutti, senza esclusione. In
particolare, è proprio del linguaggio
e delle azioni della Chiesa



trasmettere misericordia, così da
toccare i cuori delle persone e
sostenerle nel cammino verso la
pienezza della vita, che Gesù Cristo,
inviato dal Padre, è venuto a portare
a tutti. Si tratta di accogliere in noi e
di diffondere intorno a noi il calore
della Chiesa Madre, affinché Gesù sia
conosciuto e amato; quel calore che
dà sostanza alle parole della fede e
che accende nella predicazione e
nella testimonianza la “scintilla” che
le rende vive.

La comunicazione ha il potere di
creare ponti, di favorire l’incontro e
l’inclusione, arricchendo così la
società. Com’è bello vedere persone
impegnate a scegliere con cura
parole e gesti per superare le
incomprensioni, guarire la memoria
ferita e costruire pace e armonia. Le
parole possono gettare ponti tra le
persone, le famiglie, i gruppi sociali, i
popoli. E questo sia nell’ambiente
fisico sia in quello digitale. Pertanto,



parole e azioni siano tali da aiutarci
ad uscire dai circoli viziosi delle
condanne e delle vendette, che
continuano ad intrappolare gli
individui e le nazioni, e che
conducono ad esprimersi con
messaggi di odio. La parola del
cristiano, invece, si propone di far
crescere la comunione e, anche
quando deve condannare con
fermezza il male, cerca di non
spezzare mai la relazione e la
comunicazione.

Vorrei, dunque, invitare tutte le
persone di buona volontà a
riscoprire il potere della misericordia
di sanare le relazioni lacerate e di
riportare la pace e l’armonia tra le
famiglie e nelle comunità. Tutti
sappiamo in che modo vecchie ferite
e risentimenti trascinati possono
intrappolare le persone e impedire
loro di comunicare e di riconciliarsi.
E questo vale anche per i rapporti tra
i popoli. In tutti questi casi la



misericordia è capace di attivare un
nuovo modo di parlare e di
dialogare, come ha così
eloquentemente espresso
Shakespeare: «La misericordia non è
un obbligo. Scende dal cielo come il
refrigerio della pioggia sulla terra. È
una doppia benedizione: benedice
chi la dà e chi la riceve» (Il mercante
di Venezia, Atto IV, Scena I).

E’ auspicabile che anche il linguaggio
della politica e della diplomazia si
lasci ispirare dalla misericordia, che
nulla dà mai per perduto. Faccio
appello soprattutto a quanti hanno
responsabilità istituzionali, politiche
e nel formare l’opinione pubblica,
affinché siano sempre vigilanti sul
modo di esprimersi nei riguardi di
chi pensa o agisce diversamente, e
anche di chi può avere sbagliato. È
facile cedere alla tentazione di
sfruttare simili situazioni e
alimentare così le fiamme della
sfiducia, della paura, dell’odio. Ci



vuole invece coraggio per orientare
le persone verso processi di
riconciliazione, ed è proprio tale
audacia positiva e creativa che offre
vere soluzioni ad antichi conflitti e
l’opportunità di realizzare una pace
duratura. «Beati i misericordiosi,
perché troveranno misericordia [...]
Beati gli operatori di pace, perché
saranno chiamati figli di Dio» (Mt
5,7.9).

Giudicare il peccato, non le
persone

Come vorrei che il nostro modo di
comunicare, e anche il nostro
servizio di pastori nella Chiesa, non
esprimessero mai l’orgoglio superbo
del trionfo su un nemico, né
umiliassero coloro che la mentalità
del mondo considera perdenti e da
scartare! La misericordia può aiutare
a mitigare le avversità della vita e
offrire calore a quanti hanno
conosciuto solo la freddezza del



giudizio. Lo stile della nostra
comunicazione sia tale da superare
la logica che separa nettamente i
peccatori dai giusti. Noi possiamo e
dobbiamo giudicare situazioni di
peccato – violenza, corruzione,
sfruttamento, ecc. – ma non
possiamo giudicare le persone,
perché solo Dio può leggere in
profondità nel loro cuore. È nostro
compito ammonire chi sbaglia,
denunciando la cattiveria e
l’ingiustizia di certi comportamenti,
al fine di liberare le vittime e
sollevare chi è caduto.

Affermare la verità con amore

Il Vangelo di Giovanni ci ricorda che
«la verità vi farà liberi» (Gv 8,32).
Questa verità è, in definitiva, Cristo
stesso, la cui mite misericordia è la
misura della nostra maniera di
annunciare la verità e di condannare
l’ingiustizia. È nostro precipuo
compito affermare la verità con



amore (cfr Ef 4,15). Solo parole
pronunciate con amore e
accompagnate da mitezza e
misericordia toccano i cuori di noi
peccatori. Parole e gesti duri o
moralistici corrono il rischio di
alienare ulteriormente coloro che
vorremmo condurre alla conversione
e alla libertà, rafforzando il loro
senso di diniego e di difesa.

Alcuni pensano che una visione della
società radicata nella misericordia
sia ingiustificatamente idealistica o
eccessivamente indulgente. Ma
proviamo a ripensare alle nostre
prime esperienze di relazione in
seno alla famiglia. I genitori ci hanno
amato e apprezzato per quello che
siamo più che per le nostre capacità e
i nostri successi. I genitori
naturalmente vogliono il meglio per i
propri figli, ma il loro amore non è
mai condizionato dal raggiungimento
degli obiettivi. La casa paterna è il
luogo dove sei sempre accolto (cfr Lc



15,11-32). Vorrei incoraggiare tutti a
pensare alla società umana non
come ad uno spazio in cui degli
estranei competono e cercano di
prevalere, ma piuttosto come una
casa o una famiglia dove la porta è
sempre aperta e si cerca di
accogliersi a vicenda.

Ascoltare

Per questo è fondamentale ascoltare.
Comunicare significa condividere, e
la condivisione richiede l’ascolto,
l’accoglienza. Ascoltare è molto più
che udire. L’udire riguarda l’ambito
dell’informazione; ascoltare, invece,
rimanda a quello della
comunicazione, e richiede la
vicinanza. L’ascolto ci consente di
assumere l’atteggiamento giusto,
uscendo dalla tranquilla condizione
di spettatori, di utenti, di
consumatori. Ascoltare significa
anche essere capaci di condividere
domande e dubbi, di percorrere un



cammino fianco a fianco, di
affrancarsi da qualsiasi presunzione
di onnipotenza e mettere umilmente
le proprie capacità e i propri doni al
servizio del bene comune.

Ascoltare non è mai facile. A volte è
più comodo fingersi sordi. Ascoltare
significa prestare attenzione, avere
desiderio di comprendere, di dare
valore, rispettare, custodire la parola
altrui. Nell’ascolto si consuma una
sorta di martirio, un sacrificio di sé
stessi in cui si rinnova il gesto sacro
compiuto da Mosè davanti al roveto
ardente: togliersi i sandali sulla
“terra santa” dell’incontro con l’altro
che mi parla (cfr Es 3,5). Saper
ascoltare è una grazia immensa, è un
dono che bisogna invocare per poi
esercitarsi a praticarlo.

Reti sociali

Anche e-mail, sms, reti sociali, chat
possono essere forme di
comunicazione pienamente umane.



Non è la tecnologia che determina se
la comunicazione è autentica o
meno, ma il cuore dell’uomo e la sua
capacità di usare bene i mezzi a sua
disposizione. Le reti sociali sono
capaci di favorire le relazioni e di
promuovere il bene della società ma
possono anche condurre ad
un’ulteriore polarizzazione e
divisione tra le persone e i gruppi.
L’ambiente digitale è una piazza, un
luogo di incontro, dove si può
accarezzare o ferire, avere una
discussione proficua o un linciaggio
morale. Prego che l’Anno Giubilare
vissuto nella misericordia «ci renda
più aperti al dialogo per meglio
conoscerci e comprenderci; elimini
ogni forma di chiusura e di disprezzo
ed espella ogni forma di violenza e di
discriminazione» (Misericordiae
Vultus, 23). Anche in rete si
costruisce una vera cittadinanza.
L’accesso alle reti digitali comporta
una responsabilità per l’altro, che
non vediamo ma è reale, ha la sua



dignità che va rispettata. La rete può
essere ben utilizzata per far crescere
una società sana e aperta alla
condivisione.

La comunicazione, i suoi luoghi e i
suoi strumenti hanno comportato un
ampliamento di orizzonti per tante
persone. Questo è un dono di Dio, ed
è anche una grande responsabilità.
Mi piace definire questo potere della
comunicazione come “prossimità”.
L’incontro tra la comunicazione e la
misericordia è fecondo nella misura
in cui genera una prossimità che si
prende cura, conforta, guarisce,
accompagna e fa festa. In un mondo
diviso, frammentato, polarizzato,
comunicare con misericordia
significa contribuire alla buona,
libera e solidale prossimità tra i figli
di Dio e fratelli in umanità.

Dal Vaticano, 24 gennaio 2016

Francesco



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/un-incontro-
fecondo/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/un-incontro-fecondo/
https://opusdei.org/it-it/article/un-incontro-fecondo/
https://opusdei.org/it-it/article/un-incontro-fecondo/

	Un incontro fecondo

