opusdei.org

Un apostolo che gode
sempre

In un mondo pieno di attivismo,
san Josemaria ci propone una
“logica” sorprendente: in primo
luogo, preghiera e
mortificazione; soltanto dopo,
azione. Cosl potremo
sintonizzarci meglio con
I’apostolato che Dio vuole.

02/12/2020

Un padre disperato si avvicina a
Gesu perché suo figlio e
indemoniato. E facile comprendere
la sua frustrazione: «Ho detto ai tuoi



discepoli di scacciarlo, ma non ci
sono riusciti» (Mc 9, 18). E probabile
che gli apostoli, in questa
conversazione, si siano sentiti
confusi & un po’ vergognosi nel
constatare la propria inefficacia. In
occasioni precedenti erano riusciti a
espellere demoni, ma quel giorno la
loro esperienza non fu sufficiente. In
maniera simile, molte volte nella
nostra vita di apostoli non arrivano,
apparentemente, i frutti che
desideriamo. Quante volte Gesu e
costretto a ripeterci il suo
rimprovero forte, «O generazione
incredula!» (Mc 9, 19), ma, nello
stesso tempo, pieno di affetto e di
zelo?

Gesu, tuttavia, non si ferma a quella
osservazione, ma aggiunge subito
dopo: «Se avrete fede pari a un
granello di senape [...] nulla vi sara
impossibile» (Mt 17, 20). Per ottenere
questa capacita, questa fede piccola
ma sufficiente, € necessaria una vita



basata sulla forza di Cristo. Per far
questo c’e una sola strada: «Questa
specie di demoni non si puo
scacciare in alcun modo, se non con
la preghiera» (Mc 9, 29). In queste
poche frasi si nasconde il modo in cui
Dio vuole che collaboriamo al suo
desiderio di salvare tutti gli uomini.
Gesu non cerca semplicemente di
fornire una ricetta per la nostra
efficacia, ma ci vuole mostrare un
modo diverso di mettere a fuoco la
questione; Gesu ci parla di fede e di
preghiera. Da quel momento, dal
momento in cui compresero questa
logica, gli apostoli si sentono capaci
di affrontare qualunque problema.
Sanno che l’esito della missione non
dipende soltanto da loro; sono
consapevoli che saranno portatori di
quell’amore di Dio che vuole la
felicita di ognuno dei suoi figli.

Che cosa vuol dire in primo luogo



Coloro che ebbero la fortuna di
partecipare alla canonizzazione di
san Josemaria, probabilmente non
hanno dimenticato un particolare
delicato che ebbe Giovanni Paolo II
durante ’'omelia. Hanno potuto
ascoltare, in quel momento cosi
importante, un punto di Cammino
che loro stessi avevano forse
meditato molte volte. Con la sua voce
solenne il Papa cit0: «In primo luogo,
orazione; poi, espiazione; in terzo
luogo, molto “in terzo luogo”,
azione»[1]. In un mondo come il
nostro, caratterizzato da un eccesso
di attivita, questa appare una
successione che ci lascia perplessi.
Eppure ha un profondo significato.
Infatti ’'orazione e la mortificazione
— preghiera dei sensi — in realta ci
dispongono all’azione di Dio, ci
lanciano nella missione di Cristo.
Nella logica dell’ordine proposto da
san Josemaria palpita la forza dello
Spirito Santo, giacché soltanto lui



conosce il modo giusto e conveniente
di chiedere (cfr. Rm 8, 26).

Se preghiamo ci distacchiamo da
quello che facciamo noi, dalle nostre
certezze; se preghiamo, ci fidiamo di
Cristo, cerchiamo di fare la sua
opera; manifestiamo il nostro
desiderio di lavorare per lui, con lui e
in lui. Non ci importano la
stanchezza, le difficolta, né il
successo apparente o 'insuccesso. Se,
invece, diamo la priorita all’azione,
corriamo il rischio di pensare di
essere noi a trasformare i nostri
amici. Perché la nostra insicurezza
cerca la sicurezza nei risultati.
Vogliamo avere la certezza di star
facendo bene. Ma in genere questo
sguardo e superficiale, di scarsa
efficacia; a questo sguardo,
probabilmente, manca quel granello
di senape del quale Gesu aveva
parlato ai suoi discepoli.



La tentazione di metterci al primo
posto puo farsi presente anche, in
modo piu subdolo, anche nella nostra
orazione. Cio avviene quando
pensiamo che sia necessario
convincere Dio di meritare i frutti o
di essere all’altezza. Senza volere, a
volte concepiamo la nostra preghiera
come qualcosa di esclusivamente
nostro. Ci mettiamo di fronte a Cristo
e non accanto a lui; o, meglio ancora,
non ci mettiamo in lui. Non e
difficile, allora, considerare la nostra
orazione o la nostra azione come una
moneta per comprare frutti
apostolici. In senso contrario,
sant’Agostino spiega che Dio «vuole
che, attraverso ’orazione, si accresca
la nostra capacita di desiderare, in
modo da diventare cosi piu capaci di
ricevere i doni che Egli ci prepara. I
suoi doni, infatti, sono molto grandi e
la nostra capacita di ricevere e
piccola e insignificante»[2]. In
definitiva, la nostra preghiera ci



prepara a desiderare di unirci ai
progetti di Cristo, quali che siano.

Puo aiutarci a cambiare questa
mentalita commerciale nell’orazione
un racconto di san Josemaria: «Nel
1940, sulla spiaggia di Valencia, ho
potuto osservare che alcuni pescatori
— forti, robusti - trascinavano la rete
fin sulla sabbia. Un bambino piccolo
si era messo tra loro e, nel tentativo
di imitarli, tirava anche lui la rete.
Era di intralcio agli altri, pero notavo
che la rudezza di quegli uomini di
mare s’inteneriva, e non
allontanavano il piccino, lasciandolo
nella illusione di aiutare nello sforzo.
Vi ho raccontato molte volte questo
episodio, perché mi commuove
pensare che Dio nostro Signore
anche a noi lascia mettere mano
nelle sue opere e ci guarda con
tenerezza vedendo il nostro impegno
per collaborare con Lui»[3].



[’orazione ci aiuta proprio a
comprendere il privilegio di questa
scelta, la fortuna che ci e toccata di
partecipare a questa missione. Cristo
vuole che ci sentiamo suoi
collaboratori e che, nella nostra
piccolezza, lo siamo per davvero. Dal
fatto riusciamo a mettere le nostre
mani nelle reti di Cristo «dipendono
molte cose grandi»[4]. Poi, & lui che
fara tutto e, inoltre, ci da spesso
anche il premio: «Neppure abbiamo
visto la battaglia, eppure abbiamo
ottenuto la vittoria; é stato il Signore
a lottare e noi siamo stati
incoronati»[5]. Cristo ci dona la
capacita di godere della missione, di
riservarci la parte migliore, di
segnare un punto a nostro favore,
anche quando alcune volte,
esteriormente, non ne vediamo i
frutti. Dio ha promesso che coloro
che egli ha scelto «non faticheranno
invano» (Is 65, 23) e la sua promessa
dovrebbe bastarci.



Perché siano felici

Durante la guerra civile spagnola san
Josemaria, poco prima di
abbandonare un luogo in cui si era
rifugiato, diresse la meditazione a
voce alta a coloro che stavano con
lui. Li mise a parte di un progetto al
quale pensava da un po’ di tempo:
aveva in animo di scrivere, appena
possibile, un piccolo libro che
avrebbe avuto per titolo Trattato
della felicita o, semplicemente, Sulla
felicita. Allora lesse loro I'inizio che
aveva pensato: «Gesu e io vogliamo
che tu sia felice, qui e nell’altro
mondo»[6]. Anche se questo libro
non ha mai visto la luce, questo
inizio e gia molto importante. La
nostra missione di apostoli potrebbe
definirsi cosi: accanto a Gesu, cercare
di fare felici gli altri.

Cristo vuole fare di noi i canali della
sua grazia, dei suoi miracoli;
chiamandoci nella sua barca, ci ha



regalato la sete del suo cuore. Tutti
noi, grazie al battesimo, abbiamo
anima sacerdotale, vale a dire, la
capacita di essere mediatori; ci ha
inviato per dare frutti e perché i
nostri frutti rimangano (cfr. Gv 15,
16). Proprio questo é il significato di
godere: percepire o gustare i prodotti
e 1 benefici di qualcosa. Puo darsi che
alcune volte fissiamo I’attenzione
solamente sulle difficolta. E il
momento di pregare, di scoprire che
il protagonista e lo Spirito Santo. E il
momento dell’orazione e della
mortificazione che, anche se possono
sembrare poco efficaci, in realta sono
il rimedio ai mali piu profondi che
affliggono il mondo. Altre volte,
invece, vedremo il frutto dei nostri
sforzi e avremo una grande voglia di
ringraziare. In entrambi i casi Dio
vuole che godiamo della nostra
missione, che I’assaporiamo, che
gustiamo I'amore di Gesu per le
anime.



Quando preghiamo ci andiamo
riempiendo della pazzia del suo
cuore, la stessa che lo ha spinto ad
abbassarsi fino a diventare uno come
noi; la pazzia che lo ha portato a
Betlemme e poi alla croce; la pazzia
che lo trattiene ancora oggi nel
tabernacolo, per aspettarci. «Lo zelo
e una divina pazzia d’apostolo, che io
desidero per te, e ha i seguenti
sintomi: fame di stare con il Maestro;
preoccupazione costante per le
anime; perseveranza che nulla fa
venir meno»[7]. Pieno di questo
fervore, I’apostolo si lancia nella
avventura di condividere la sua
esperienza, di condividere la felicita
di Dio, la felicita di un creatore
trascinato dal fragile affetto delle sue
creature. E tanto semplice rimanere
con lui, perseverare accanto a lui:
bastano I’orazione e la
mortificazione, una cosa praticabile,
alla portata di tutti.

L’apostolato del sognare



Il Papa ci chiede di «sognare grandi
cose, cercare orizzonti ampi, osare di
piu, aver voglia di conquistare il
mondo, saper accettare proposte
impegnative»[8]. Sognare non costa
nulla, ma per farlo e indispensabile
ancora una volta dare la priorita alla
preghiera. In tal senso la santa Messa
puo essere il luogo idoneo, in quanto
comprende 'immensa possibilita che
abbiamo di introdurci nella
preghiera, nella donazione e nella
gratitudine per Gesu Cristo.

Il beato Alvaro ci ricorda questa
grande opportunita, giacché «nella
Santa Messa troviamo il rimedio alla
nostra debolezza, ’energia in grado
di superare tutte le difficolta
dell’attivita apostolica. Siatene
convinti: per aprire nel mondo solchi
di amore di Dio, vivete bene la Santa
Messa! Perché il Signore ci mandi
vocazioni con divina abbondanza e
perché si formino bene, ricorrete al
Santo Sacrificio! Importunate



continuamente il Padrone della
messe, ben uniti alla Santissima
Vergine, colmando di richieste la
vostra Messa!»[9]. Quando siamo di
fronte all’altare del Santo Sacrificio,
quello € il momento ideale per
sognare, per chiedere senza
stancarci. Quando preghiamo con
Cristo — ed é cio che facciamo
durante la santa Messa — osiamo
lanciare di nuovo la rete nello stesso
luogo dove magari in precedenza
abbiamo fallito, quando lavoravamo
per conto nostro.

I1 vero apostolo é concentrato sul suo
maestro e il solo fatto di lavorare
nella sua vigna, accanto a lui, é gia il
miglior salario (cfr. Mt 20, 1-16). Per
questo, quando invita altri ad unirsi
alla sua attivita, sicuramente
I’apostolo «insiste al momento
opportuno e non opportuno» (2 Tm 4,
2), ma lo fa con la creativita
dell’lamore che suggerisce e apre
nuove prospettive. Proprio perché



vuole fare felici i suoi amici, non li
obbliga. Se un giorno fossimo
costretti a insistere, non saremmo
opprimenti con gli altri, dato che non
faremmo altro che seguire il dolce
mandato di Cristo. I’apostolo cerca di
ricalcare lo stesso stile di un Dio
innamorato ma rispettoso e delicato,
contrario a forzare le coscienze;
questo stile e quello che piu attrae,
quello che piu spinge.

Anche san Josemaria invitava le
persone che gli stavano attorno a
sognare in grande perché sapeva che,
se lo facessimo, ci accenderemmo, si
accenderebbe un fuoco che ci
darebbe il coraggio di mettere in
gioco i nostri talenti. Percio
sbaglieremmo se contrapponessimo
orazione e azione. Sarebbe
ugualmente erroneo pensare che
tutto dipenda dall’azione,
dall’accontentarci di una preghiera
incapace di spingerci a fare
I'impossibile per avvicinare



un’anima a Gesu. Forse quest’ultimo
caso certe volte puo essere piu
difficile perché conosciamo bene le
nostre resistenze e la nostra
tendenza alla comodita. Tuttavia il
nostro lavoro di apostoli, anche
quando ci sentiamo «servi inutili», da
sempre frutto (cfr. Lc 17, 10).

I frutti, dunque, non si comprano.
Non soltanto valgono molto piu di
quello di cui potremmo mai disporre,
ma non sono neppure in vendita:
sono gratuiti, e Dio li concede
quando vuole e come vuole, perché
«il Padre vostro sa di quali cose avete
bisogno prima ancora che glieli
chiediate» (Mt 6, 8). Potremmo dire
che i frutti si sognano. In tal senso, il
frutto principale dell’orazione e della
mortificazione rimane in noi. La
relazione con Gesu che puo nascere
da questo abbandono in lui ci libera
dalla tentazione di pensare che tutto
dipenda da noi.



Anime coraggiose

Puo succedere che, con maggiore
frequenza di quanto immaginiamo,
viviamo la nostra missione secondo
una prospettiva che tiene poco conto
dei tempi e dei modi di Dio. Questo ci
puo succedere, per esempio, quando
I’apparente mancanza di frutti ci
toglie la pace o ci rattrista. Forse si
manifestera nella poca audacia
nell’intraprendere nuove iniziative
oppure quando ci affezioniamo ad
alcuni modi di fare che ci danno
sicurezza. Non e difficile che, allora,
sorga in noi la tendenza a
rimproverare agli altri la loro
mancanza di impegno o a giudicare
interiormente. Pero questi
atteggiamenti non sono propri di un
apostolo perché non sono gli
atteggiamenti che ebbe Cristo. Al
contrario, dice santa Teresa,
«conviene molto non ridurre i
desideri, perché Sua Maesta € amico
delle anime coraggiose»[10]. Il vero



apostolo lo é venticinque ore al
giorno. Ha compreso la sua missione
sino in fondo e sa da dove proviene
I’efficacia. Sa che Dio conta sulla sua
liberta e che, nello stesso tempo,
tutto dipende dalla grazia, che € un
mistero. Sogna intorno a cio che
I’amore di Dio puo fare nel mondo e
fa tutto il possibile per farlo presente
tra le persone che frequenta.

San Josemaria, dopo aver parlato del
titolo del libro che voleva scrivere,
riferiva circa le linee generali del suo
nascente progetto: «Non con uno stile
pedante, né con il tono pretenzioso di
chi vuole scrivere massime, ma con
un linguaggio affettuoso, familiare,
annoterei tre o quattro idee, che
suonino come confidenze
all’orecchio»[11]. Questa € la nostra
missione: aiutare Cristo a smuovere e
riscaldare i cuori. E questo richiede,
piu che mai, un clima di affetto, di
vicinanza e, in una parola, di
amicizia.



kK 3k

Con I’'orazione e con la
mortificazione evitiamo di fare
soltanto la nostra missione e, invece,
la associamo a quella di Cristo.
Comprendiamo, infine, il suo modo
di salvare il suo straordinario
rispetto della liberta, il suo modo di
invitare e la sua pazienza
nell’aspettare. Gesu ci libera da noi
stessi per renderci fecondi, felici, in
grado di godere della sua missione.
Possiamo ricorrere alla regina degli
apostoli, maestra di orazione,
affinché ci aiuti a godere di questa
immensa gioia: «Guarda come prega
suo Figlio, a Cana. E come insiste,
senza perdersi d’animo, con
perseveranza. E come ottiene»[12].

Diego Zalbidea

[1] San Josemaria, Cammino, n. 82.



[2] Sant’Agostino, Lettera 130.

[3] San Josemaria, Lettera 29-1X-1957,
n. 65.

[4] San Josemaria, Cammino, n. 755.

[5] San Giovanni Crisostomo, Sul
cimitero e la croce, 2: PG 49, 396.

[6] San Josemaria, Crescere al di
dentro, p. 273.

[7] San Josemaria, Cammino, n. 934.

[8] Papa Francesco, es. ap. Christus
vivit,n . 15.

[9] Beato Alvaro, Lettera 1-IV-1986.

[10] Santa Teresa di Gesu, Vita, 13,
2-3.

[11] San Josemaria, Crescere al di
dentro, p. 273.

[12] San Josemaria, Cammino, n. 502.



pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-it/article/un-apostolo-che-
gode-sempre/ (22/01/2026)


https://opusdei.org/it-it/article/un-apostolo-che-gode-sempre/
https://opusdei.org/it-it/article/un-apostolo-che-gode-sempre/
https://opusdei.org/it-it/article/un-apostolo-che-gode-sempre/

	​Un apostolo che gode sempre

