
opusdei.org

Trasmettere la fede
(II)

Dare esempio, dedicare tempo,
pregare...: trasmettere la fede ai
figli è un compito impegnativo.
Seconda parte dell’articolo su
fede e famiglia.

27/02/2012

Quando si cerca di educare nella
fede, non si può separare il seme
della dottrina dal seme della
pietà[1]: è necessario unire la
conoscenza alla virtù, l’intelligenza
agli affetti. In questo campo, più che
in altri, genitori ed educatori



debbono vegliare sulla crescita
armonica dei figli. Non bastano
alcune pratiche di pietà con una
infarinatura di dottrina, né una
dottrina incapace di rafforzare la
convinzione di dover dare a Dio il
culto dovuto, di parlargli, di vivere
secondo le esigenze del messaggio
cristiano, di fare apostolato. È
necessario che la dottrina diventi
vita, determini alcune decisioni, non
sia svincolata dal quotidiano,
conduca all’impegno di amare Cristo
e gli altri.

Un elemento insostituibile
dell’educazione è l’esempio concreto,
la testimonianza viva dei genitori:
pregare con i figli (al risveglio, al
momento di andare a letto, nel
benedire la tavola); dare la dovuta
importanza al ruolo della fede nella
famiglia (prevedendo la
partecipazione alla Santa Messa
durante le vacanze o scegliendo i
luoghi più adatti e meno dispersivi



per la villeggiatura); insegnare in
modo naturale a difendere e a
trasmettere la fede, a diffondere
l’amore per Gesù. Così i genitori
«scendono in profondità nel cuore
dei figli, lasciando tracce che i
successivi eventi della vita non
riusciranno a cancellare»[2].

Occorre dedicare tempo ai figli: il
tempo è vita[3], e la vita – quella di
Cristo che vive nel cristiano – è
quanto di meglio si può dare loro.
Fare una passeggiata, organizzare
una gita, parlare delle loro
preoccupazioni, delle loro difficoltà:
nel trasmettere la fede è necessario
soprattutto “esserci e pregare”; e se
sbagliamo, chiedere perdono. Del
resto, anche i figli devono fare
l’esperienza del perdono, e così
capiranno che l’amore che si ha per
loro è incondizionato.

Di professione, padre



Benedetto XVI spiega che, «sin da
piccoli, i bambini hanno bisogno di
Dio e hanno la capacità di percepirne
la grandezza; sanno apprezzare il
valore della preghiera e dei riti, così
come intuire la differenza tra il bene
e il male. Accompagnateli, dunque,
nella fede sin dalla più tenera
età»[4]. Ottenere nei figli l’unità tra
ciò che si crede e ciò che si vive è una
sfida da affrontare, evitando le
improvvisazioni e avendo mentalità
professionale. L’educazione nella
fede dev’essere equilibrata e
sistematica. È la trasmissione di un
messaggio di salvezza, che riguarda
tutta la persona e che deve mettere
radici nella testa e nel cuore di chi lo
riceve, tanto più in coloro che
amiamo di più. È in gioco l’amicizia
che i figli avranno con Gesù, un
compito che merita un profondo
impegno. Dio fa assegnamento sul
nostro interesse a rendere accessibile
la dottrina, allo scopo di dar loro la
sua grazia e stabilirsi nelle loro



anime. Ecco perché il modo di
comunicare non è qualcosa di
aggiunto o secondario alla
trasmissione della fede, ma fa parte
della sua stessa dinamica.

Per essere un buon medico non è
sufficiente assistere un certo numero
di pazienti: occorre studiare, leggere,
riflettere, domandare, fare ricerche,
partecipare ai congressi. Per essere
genitore occorre dedicare tempo
nell’esaminarsi su come migliorare la
propria attività educativa. Nella
nostra vita familiare sapere è
importante, saper fare è
indispensabile e voler fare è
determinante. Per un padre o una
madre questo può non essere facile,
ma nessuno si deve auto-ingannare
con la scusa delle tante cose da fare:
conviene sempre ritagliare alcuni
minuti al giorno, o alcune ore nei
periodi di vacanza, da dedicare alla
propria formazione pedagogica.



Non mancano i mezzi che possono
aiutare a perfezionarsi: abbondano i
libri, i prodotti informatici e i siti
internet ben orientati, nei quali i
genitori troveranno idee per educare
meglio. Inoltre sono particolarmente
efficaci i corsi di Orientamento
Familiare, che non solo trasmettono
una serie di conoscenze e alcune
tecniche, ma aiutano a percorrere la
via dell’educazione dei figli e quella
della crescita personale, coniugale e
familiare. Conoscere con maggiore
chiarezza le caratteristiche delle
varie età dei figli, e anche l’ambiente
in cui si muovono i loro coetanei, fa
parte dell’interesse normale a sapere
che cosa essi pensano, che cosa li
muove, quali sono i loro interessi.
Questo, in sostanza, permette di
conoscerli e quindi di educarli più
facilmente, in un modo più
consapevole e più responsabile.

Mostrare la bellezza della fede



Per ottenere che i figli interiorizzino
la fede occorre utilizzare le differenti
situazioni per far sì che si rendano
conto dell’armonia esistente tra le
ragioni umane e quelle
soprannaturali. I genitori e gli
educatori debbono proporre alcune
mete, mostrando la bellezza della
virtù e di una esistenza
profondamente cristiana. Conviene,
dunque, aprire orizzonti, senza
limitarsi a indicare ciò che è proibito
e ciò che è obbligatorio; altrimenti
potremmo indurli a pensare che la
fede sia una fredda e severa
normativa, capace solo di obbligare,
oppure un codice di peccati e
imposizioni: i nostri figli finirebbero
per notare soltanto l’aspetto aspro
del sentiero, senza tener conto
della promessa di Gesù: “il mio
giogo è soave”[5]. Nell’educare,
invece, deve essere molto chiaro che
i comandamenti del Signore
rinvigoriscono la persona e la
sospingono verso il suo pieno



sviluppo: non si tratta di dure
negazioni, ma di proposte utili a
proteggere e stimolare la vita, la
fiducia, la pace nelle relazioni
familiari e sociali. Occorre sforzarsi
di imitare Gesù nel cammino delle
beatitudini.

Sarebbe perciò un errore associare
“motivi soprannaturali” al
compimento di incarichi, di compiti o
di “obblighi” pesanti. Non è bene, per
esempio, abusare nel chiedere a un
bambino di mangiare la minestra
come un sacrificio da offrire al
Signore: sulla base della sua vita di
pietà o della sua età, questo può
anche essere conveniente, ma è
meglio cercare altri motivi capaci di
convincerlo. Dio non può essere
l’antagonista dei capricci; piuttosto,
bisogna fare in modo che non
facciano capricci e siano in
condizioni di avere una vita felice,
serena, orientata dall’amore di Dio e
degli altri.



La famiglia cristiana trasmette la
bellezza della fede e dell’amore di
Cristo quando si vive nell’armonia
familiare permeata di carità,
sapendo sorridere, dimentichi delle
proprie preoccupazioni per
prendersi cura degli altri,
superando i piccoli attriti che
l’egoismo tende a ingigantire,
svolgendo con un amore sempre
nuovo i piccoli servizi di cui è
intessuta la convivenza
quotidiana[6].

Una vita orientata dal distacco da sé
è, per se stessa, un ideale attraente
per una persona giovane. Siamo noi
educatori che a volte non ci crediamo
del tutto, forse perché abbiamo
ancora molto cammino da fare. Il
segreto sta nel collegare gli obiettivi
dell’educazione a motivazioni che i
nostri interlocutori possano capire e
apprezzare: aiutare gli amici, essere
utili o coraggiosi... Ogni ragazzo avrà
i propri problemi personali, che



faremo affiorare quando si
chiederanno perché praticare la
castità, la temperanza, la laboriosità,
il distacco; perché essere prudenti
nell’uso di internet o perché non è il
caso che passino ore e ore davanti ai
videogiochi. In tal modo il messaggio
cristiano sarà percepito nella sua
razionalità e nella sua bellezza. I figli
scopriranno che Dio non è tanto uno
“strumento” con il quale i genitori
raggiungono piccole mete
domestiche, quanto un Padre che ci
ama al di sopra di tutte le cose, e che
dobbiamo amare e adorare, il
Creatore dell’universo, al quale
dobbiamo la nostra esistenza, il
Maestro buono, l’Amico che non
delude mai e che non vogliamo né
possiamo deludere.

Aiutiamoli a trovare la loro strada

Educare in questo campo significa
soprattutto adottare tutti i mezzi
affinché i figli trasformino l’intera



loro esistenza in un atto di
adorazione a Dio. Come insegna il
Concilio, «la creatura senza il
Creatore svanisce»[7];
nell’adorazione troviamo il vero
fondamento della maturità
personale: Se le persone non adorano
Dio, adoreranno se stesse nelle diverse
forme proposteci dalla storia: il
potere, il piacere, la ricchezza, la
scienza, la bellezza...[8]. Per
stimolare questo atteggiamento è
indispensabile che i ragazzi scoprano
personalmente la figura di Cristo; e
questo si può stimolare sin da piccoli,
facendo in modo che imparino a
parlare personalmente con Lui. Non
equivale, forse, a fare orazione con i
figli, raccontare loro di Gesù e dei
suoi amici, o partecipare con loro
alle scene del Vangelo approfittando
di un evento della giornata?

In fondo stimolare la pietà nei
bambini vuol dire fare in modo che 
mettano più facilmente il cuore in



Gesù, spiegando loro come
distinguere le vicende buone da
quelle cattive; che siano capaci di
ascoltare la voce della coscienza,
nella quale Dio stesso rivela la sua
Volontà, e di tenerne conto. I
bambini acquistano tali abiti quasi
per osmosi, vedendo che i loro
genitori amano il Signore e lo
tengono presente durante la
giornata. La fede, infatti, più che i
contenuti e i doveri, riguarda prima
di tutto la persona, con la quale
concordiamo senza riserve e nella
quale confidiamo. Se si vuole
dimostrare come una Vita – quella di
Gesù – cambia l’esistenza dell’uomo,
coinvolgendo tutte le facoltà della
persona, è logico che i figli notino
che, prima di tutto, ha cambiato noi.
Essere buoni trasmettitori della fede
in Cristo significa manifestare con la
nostra vita la nostra adesione alla
sua Persona[9]. Essere un buon
padre equivale, in gran parte, a
essere un padre buono, che lotta per



essere santo: i figli lo notano e
possono ammirare questo impegno e
cercare di imitarlo.

I buoni genitori desiderano che i loro
figli raggiungano l’eccellenza e siano
felici in tutti gli aspetti dell’esistenza:
sul piano professionale, culturale e
affettivo; e quindi è logico che
desiderino anche che non rimangano
nella mediocrità spirituale. Non
esiste un progetto più splendido di
quello che Dio ha previsto per
ciascuno di noi. Il miglior servizio
che si possa fare a una persona – e
specialmente a un figlio – è
sostenerlo in modo che risponda
pienamente alla sua vocazione
cristiana e scopra ciò che Dio si
aspetta da lui. Non è una questione
secondaria, dalla quale può derivare
soltanto un po’ più di felicità, ma
riguarda l’esito della sua vita nel suo
complesso.



Scoprire in che cosa consiste in
pratica la propria chiamata alla
santità equivale a trovare la 
pietruzza bianca con un nome
nuovo che nessuno conosce
all’infuori di chi la riceve[10]: è
l’incontro con la verità su se stesso
che dà un senso all’intera esistenza.
La biografia di un uomo sarà diversa
a seconda della generosità con la
quale risponderà alle diverse opzioni
che Dio gli presenterà: però, in ogni
caso, la felicità propria e quella di
molte altre persone dipenderà
proprio da tali risposte.

Vocazione dei figli, vocazione dei
genitori

La fede è per natura un atto libero,
che non si può imporre, neppure
indirettamente, mediante argomenti
“irrefutabili”: credere è un dono che
affonda le radici nel mistero della
grazia di Dio e della libera
corrispondenza umana. Per questo è



naturale che i genitori cristiani
preghino per i loro figli, chiedendo
che il seme della fede che stanno
seminando nelle loro anime dia
frutto; spesso lo Spirito Santo di
servirà di questo desiderio per
suscitare, in seno alle famiglie
cristiane, vocazioni di vario tipo per
il bene della Chiesa.

Indubbiamente, la chiamata di un
figlio può comportare, per i genitori,
la rinuncia a programmi e progetti
molto ambiti. Ma questo non è un
semplice imprevisto, perché fa parte
della meravigliosa vocazione alla
maternità e alla paternità. Si
potrebbe dire che la chiamata divina
è duplice: quella del figlio che si dà e
quella dei genitori che lo danno; a
volte può essere più grande il merito
di questi ultimi, scelti da Dio per
donare con gioia colui che più
amano.



La vocazione di un figlio diventa così
un motivo di santo orgoglio[11],
che induce i genitori ad assecondarla
con la preghiera e l’affetto. Il beato
Giovanni Paolo II dava questi
consigli: «Siate aperti alle vocazioni
che si sviluppano nel vostro seno.
Pregate che come segno di speciale
amore il Signore chiami uno o più
dei vostri membri a servirlo. Vivete
la vostra fede con la gioia e il fervore
che incoraggia tali vocazioni. Siate
generosi se vostro figlio o figlia,
fratello o sorella, decidono di seguire
Cristo su questa speciale via.
Permettete che la loro vocazione
cresca e si rafforzi. Date il vostro
pieno appoggio a una scelta
liberamente fatta»[12].

Le decisioni di donarsi a Dio
germogliano in seno a una
educazione cristiana: si potrebbe
dire che sono il suo culmine. La
famiglia diventa così, grazie alla
sollecitudine dei genitori, una vera



Chiesa domestica[13], nella quale lo
Spirito Santo suscita i suoi carismi. In
tal modo l’attività educativa dei
genitori va ben al di là della felicità
dei figli e si trasforma in una
sorgente di vita divina negli ambienti
fino a quel momento estranei a
Cristo.

A. Aguiló

[1] Forgia, n. 918.

[2] Giovanni Paolo II, Esort. apost. 
Familiaris consortio, 22-XI-1981, n.
60.

[3] Solco, n. 963.

[4] Benedetto XVI, Discorso al
Congresso ecclesiale della diocesi di
Roma, 13-VI-2011.

[5] Solco, n. 198.

[6] È Gesù che passa, n. 23.



[7] Concilio Vaticano II, Cost. past. 
Gaudium et spes, n. 36.

[8] Mons. Javier Echevarría, Lettera
pastorale, 1-VI-2011.

[9] San Tommaso, S. Th. II-II, q. 11, a.
1: «dato che chi crede approva le
parole dell’altro, sembra che la cosa
principale, e quasi il fine di ogni atto
del credere, sia quello nella cui
asserzione si crede; sono invece
secondarie le verità che si approvano
credendo in lui».

[10] Ap 2, 17.

[11] Forgia, n. 17.

[12] Giovanni Paolo II, Omelia a
Nagasaki, 25-II-1981.

[13] Cfr. Concilio Vaticano II, Cost.
dogm. Lumen Gentium, n. 11.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/trasmettere-la-
fede-ii/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/trasmettere-la-fede-ii/
https://opusdei.org/it-it/article/trasmettere-la-fede-ii/
https://opusdei.org/it-it/article/trasmettere-la-fede-ii/

	Trasmettere la fede (II)

