
opusdei.org

La luce della fede
(XVI): Tra Dio e me?
Liturgia e
sacramenti

La centralità di Cristo nella
nostra vita acquista il suo
significato più completo e reale
nella celebrazione liturgica,
quando Dio si lascia “toccare”
da noi e ci porta l’oggi della sua
salvezza.

02/01/2020

Noi cristiani crediamo e annunciamo
Gesù Cristo, il Figlio di Dio che è



morto e risuscitato per tutti e per
ciascuno di noi, inserendosi nelle
vicende della stirpe umana per
trasformarle in una storia di
salvezza. Non possiamo arrivare a
Dio Padre se non diventiamo fratelli
di Cristo mediante l’acqua e lo
Spirito, se non seguiamo con il cuore
i suoi gesti e la sua parola.

Sentendo profondamente questa
realtà, Paolo VI, durante il viaggio
più lungo del suo pontificato, davanti
a una gran folla riunita a Manila,
pronunciava parole che
commuovono perché sono un elogio
infiammato di Cristo, che sgorgava
dal suo cuore: «Non finirei più di
parlare di Lui; Egli è il Pane e la fonte
d’acqua viva per la nostra fame e per
la nostra sete; Egli è il Pastore, la
nostra guida, il nostro esempio, il
nostro conforto, il nostro fratello. Per
noi, Egli ha parlato, ha compiuto
miracoli, ha fondato un regno nuovo,
dove i poveri sono beati, dove la pace



è principio di convivenza, dove i puri
di cuore ed i piangenti sono esaltati e
consolati, dove quelli che aspirano
alla giustizia sono rivendicati, dove i
peccatori possono essere perdonati,
dove tutti sono fratelli. Gesù Cristo!
Ricordate: questo è il nostro perenne
annuncio, è la voce che noi facciamo
risuonare per tutta la terra e per
tutta la fila dei secoli»[1].

Il fatto che il nucleo del cristianesimo
sia la persona viva di Gesù, il
Crocifisso-Risorto, è per noi un invito
a collegare la logica della nostra
identità e della nostra vita con Cristo
che muore e risuscita, e a renderci
conto che l’intera nostra esistenza ha,
giorno dopo giorno, un’impronta
pasquale. Per comprendere questa
profonda affermazione occorre
prestare una particolare attenzione
alla persona di Cristo nella sua
intima relazione con il mistero
liturgico.



“Toccare” Cristo nella liturgia

Una volta san Josemaría ricordò che
« un vescovo molto santo, mio amico,
in una delle sue frequenti visite alle
catechesi della sua diocesi, domandò
ai bambini perché, per amare Gesù,
bisogna riceverlo spesso nella
Comunione. Nessuno indovinava la
risposta. Alla fine uno zingarello,
sudicio e unto, rispose: “Perché per
amarlo bisogna toccarlo!»[2]. Quel
bambino aveva messo in evidenza,
senza volerlo, una questione di
fondo: il contatto con Cristo, ovvero,
dove, quando e come un cristiano
può avere una sua personale
esperienza del Risorto. Infatti, per
vivere come figli nel Figlio, oltre a
sapere concettualmente chi è Gesù, è
necessario “toccarlo”, ovvero, che ci
sia la possibilità di stare con Lui in
un modo reale. Ma, questo è
possibile? Con quanto realismo?



“Esperienza” significa, qui, conoscere
Cristo e sentirlo vivo. Ebbene, nella
Chiesa, parlare di questa esperienza
vuol dire parlare soprattutto della
santa liturgia, come luogo
privilegiato dove vivere la passione
di ciò che è divino, cosa che per i
cristiani non è opzionale né
irrilevante, perché per essere
contemplativi in mezzo al mondo
occorre crescere al calore della
Parola di Dio e della liturgia.

Sperimentare l’oggi della salvezza

È allora possibile “toccare”, oggi,
Cristo dopo la sua ascensione al
cielo? Per dare una risposta a tale
quesito può essere di aiuto la
contemplazione di un passo del libro
dell’Esodo in cui si descrive il
desiderio di Mosè di avere una
esperienza più intima di Dio: «Mosè
esclamò: mostrami la tua gloria. E il
Signore rispose: Farò passare davanti
a te tutto il mio splendore [...], là tu



non potrai vedere il mio volto,
perché nessun uomo può vedermi e
restare vivo». Essendo Dio infinito,
appare impossibile per l’uomo
abbracciare la sua eccellenza; ciò
nonostante il Signore aggiunge:
«Quando passerà la mia gloria, io ti
porrò nella cavità della rupe, e ti
coprirò con la mano finché sarò
passato. Poi toglierò la mano e vedrai
le mie spalle» (Es 33, 18-23).
Partecipare alle azioni sacre della
Chiesa potrebbe paragonarsi a
questa cavità della rupe dalla quale
contemplare le sacre specie, che, pur
non essendo le spalle di Dio, sono il
sacramento del suo vero Corpo e del
suo vero Sangue.

Un altro testo che descrive
un’esperienza significativa è il passo
dell’emorroissa. Quella donna tocca
con fede l’orlo del mantello di Cristo
e la forza del Signore la guarisce
dalla sua malattia che si prolungava
da tempo. Sorprende il fatto che la



lamina a stampa che il Catechismo
della Chiesa Cattolica sceglie per
iniziare l’esposizione intorno alla
liturgia e ai sacramenti sia la più
antica rappresentazione del passo
della emorroissa esistente nelle
catacombe di san Marcellino e san
Pietro. Per quale motivo è stata scelta
questa immagine? Il motivo è che i
sacramenti della Chiesa continuano
oggi l’opera di salvezza compiuta da
Cristo durante la sua vita terrena. I
sacramenti sono come forze che
escono dal Corpo di Cristo per darci
la vita nuova di Cristo[3]. Questo
insegnava sant’Ambrogio in termini
più vivi e realistici: «O Cristo, che
trovo vivo nei tuoi sacramenti»[4]. I
termini chiave di questa frase sono
“vivo” e “sacramenti”. Il primo si
riferisce all’apparizione del Risorto,
alla sua presenza reale; il secondo
riguarda le celebrazioni liturgiche.
Ambrogio collega le due realtà con il
verbo trovare. Nelle celebrazioni
avviene l’incontro fra Cristo e la



Chiesa. Per questo è possibile
sperimentare, direttamente, lo stesso
potere divino del Figlio di Dio, il
quale, superando la distanza
geografica e temporale, salva l’uomo
interamente, quando la Chiesa
celebra la liturgia di ognuno dei
sacramenti.

Nei sacramenti ciò che vediamo
materialmente è acqua, pane, vino,
olio, la luce, la croce...; osserviamo
alcuni gesti e ascoltiamo alcune
parole. Sono gesti e parole che Gesù,
nel prendere la nostra natura,
incarnandosi, adottò per farsi
presente attraverso di essi al fine di
continuare a guarire, perdonare o
insegnare[5]. Si tratta di una logica
che facciamo fatica a comprendere,
come faceva fatica Filippo, ed è per
questo che il Signore è costretto ad
aiutarlo a comprendere con
un’affettuosa ammonizione: «Filippo,
chi ha visto me ha visto il Padre» (Gv
14, 9). Questo non è una cosa decisa



da Cristo, ma è dovuta al fatto che
Cristo è. Che Egli sia il grande
Sacramento non è dovuto alla sua
volontà, ma al suo essere, alla sua
ontologia. Di conseguenza, la Chiesa
è sacramento di Cristo e i sacramenti
sono sacramenti della Chiesa. È stato
detto pedagogicamente – con i limiti
di un esempio – che, quando si tratta
di raggiungere un oggetto, il capo
(Cristo) invia un ordine al braccio (la
Chiesa) perché le dita (i sacramenti)
lo prendano. I sacramenti sono
l’organismo sacramentale della
Chiesa.

Un contatto sacramentale

Con la seconda domanda ci si
chiedeva che tipo di contatto è quello
che si stabilisce tra Cristo e noi. Nella
fede della Chiesa questo contatto si
chiama misterico o sacramentale, il
che vuol dire che avviene in un
sistema di segni e simboli.



La comunicazione a noi del mistero
di Cristo avviene attraverso
mediazioni simboliche , che sono i
riti del culto cristiano: la
celebrazione del battesimo,
dell’Eucaristia, del matrimonio...
Tutto ha un significato nell’universo
simbolico della liturgia, ogni cosa
manifesta la fede. I sacramenti si
chiamano sacramenti della fede.

La liturgia è una sottile membrana
che mette in relazione il mistero di
Dio con il mistero dell’uomo. Questa
membrana è una membrana di
simboli. Lo spazio di una cattedrale,
di un santuario o di un oratorio; il
tempo dell’aurora o del tramonto, del
Natale o della Quaresima; i testi della
Bibbia e le preghiere del Messale; i
gesti di adorare in ginocchio o di
ricevere la cenere; la comunità
riunita intorno all’altare; i canti e le
acclamazioni, le luci e i colori, i
profumi e i sapori..., tutti questi – e
altri ancora – sono i simboli cristiani



nella cui celebrazione si riflette
l’insondabile trascendenza di Dio, il
potere del suo amore salvifico.
Questi simboli sono in un certo senso
delle fenditure attraverso le quali
l’Eterno illumina la nostra
quotidianità sino a farci diventare
uomini e donne degni di «servirlo
alla sua presenza»[6]. Per mezzo di
essi Dio ci permette di pregustare la
liturgia della Gerusalemme del cielo.
Parteciparvi definitivamente sarà un
giorno la consumazione definitiva
della nostra vocazione battesimale.

La connaturalità con i simboli della
liturgia è patrimonio dei cristiani.
Come una madre non coccola suo
figlio esclusivamente mediante l’uso
di parole, ma anche per mezzo di
una ricca gamma di codici materni di
comunicazione, così anche la
celebrazione liturgica invita il
cristiano a partecipare all’azione
sacra con tutte le possibilità della sua
sensibilità, con l’anima e con il corpo,



con tutti i suoi sensi: acclama la
Parola di Dio, venera il santissimo
Sacramento, canta gli inni con i quali
gli Angeli lodano Dio, offre incenso,
si compiace del pane e del vino
consacrati, osserva il silenzio... In tal
modo, i segni del mistero di Cristo ci
portano direttamente al mistero di
Cristo e allora tutto il carico di verità
che ha questo mistero lo percepiamo
nei coinvolgenti riti che lo celebrano.

Oltre alla connaturalità,
l’apprezzamento. Apprezziamo gli
umili veli dietro i quali il Risorto
manifesta e nasconde la sua
presenza. In tal senso, sant’Agostino
confessava: «Non ero così umile da
riuscire ad avere in me l’umile mio
Dio Gesù, né capivo che cosa volesse
insegnarmi il suo essersi fatto
debole»[7].

Il realismo sacramentale

All’inizio ci domandavamo anche:
con quanto realismo? Dobbiamo



anche accennare al realismo
sacramentale, se vogliamo
rispondere alla domanda: fino a che
punto questo sfioramento, questo
contatto con Cristo sia veritiero.
Realismo sacramentale vuol dire che,
partecipando alla liturgia, riceviamo
l’identica realtà divina attraverso i
segni della Chiesa. I segni e i simboli
liturgici sono colmati da questa
realtà, soprattutto nell’Eucaristia.
Dire che il contatto tra Cristo e la
Chiesa è sacramentale in nulla riduce
la precisa realtà di questo contatto.

Il sostantivo contatto è un termine
che troviamo nelle antiche fonti
liturgiche: «O Dio, che nella
partecipazione al tuo sacramento
arrivi fino a noi (contingis)», vale a
dire, entri in contatto con noi, ti
avvicini fino a raggiungerci[8]. Dio
entra in contatto con noi e noi
entriamo in contatto con Dio
mediante la partecipazione al
mistero celebrato. Contatti fisici con



il Signore li hanno avuti san
Tommaso, l’emorroissa e i lebbrosi;
questi contatti per ora sono
solamente sacramentali. Non si tratta
di immaginare il passato come
qualcosa che ora è presente soltanto
per la fede dei credenti. La liturgia
non dice: questo simbolizza,
immagina..., ma afferma: questo è.
Non è un semplice enunciato, è una
notizia! È un accadimento reale.

I Padri della Chiesa hanno
sottolineato questo realismo del
mistero sacramentale e lo hanno
mostrato per mezzo di espressioni,
come nel caso di Papa san Leone
Magno, il quale, commentando gli
effetti del battesimo su chi lo riceve,
afferma: «il corpo del battezzato è
carne del Crocifisso»[9]. Frutto del
penetrante realismo sacramentale,
che è latente in questa espressione, è
l’apertura immediata di un grande
orizzonte nella comprensione di chi è
un cristiano: una identità che



abbraccia dimensioni che si
estendono dal valore sacro del suo
corpo fino alla speranza di gloria con
la quale sarà rivestito; dalla sua
condizione di una corporeità uguale
a quella di Cristo fino alla santità
delle relazioni sponsali (cfr. Ef 3, 6).
Sono valori inaspettati che,
sgorgando dalla fonte inesauribile
che la Chiesa offre nei suoi
sacramenti, esaltano al massimo la
condizione umana del battezzato.

D’altra parte, nell’anelito di narrare
il mistero, i linguaggi non si
escludono, ma si completano
reciprocamente, e perciò la liturgia
sa intuire quando è il momento della
parola, quando quello del canto o del
silenzio, quando è il momento del
gesto o quando quello
dell’adorazione; ma è sempre il
momento dell’arte, perché, essendo
Dio l’eterna Bellezza, il suo aspetto
sacramentale – la liturgia – si
costituisce in arte delle arti. In essa la



verità e il bene si mostrano avvolti
nella bellezza; ecco perché il decoro e
il buon gusto finiscono sempre con
l’essere gli elementi strutturanti
dell’azione sacra. L’esperienza di Dio
fluisce attraverso questa via
pulchritudinis, che è la celebrazione,
ognuna delle quali è un evento di
alto livello estetico.

Affinché il condono che operano i riti
di grande significato sia evidente,
sono necessarie celebrazioni che
diffondano verità e semplicità,
autenticità e dignità. La celebrazione
avviene nella solennità di un insieme
semplice. Tutto ciò che in essa
interviene non può essere prosaico,
né fastoso, ma nitido, nobile e di
buon gusto. Sono le qualità del
decoro con il quale la Sposa dedica il
suo umile omaggio allo Sposo, il suo
apprezzamento a ciò che celebra:
l’amore salvifico traboccante della
santa Trinità.



Felix María Arocena

[1] San Paolo VI, Omelia pronunciata
a Manila durante un viaggio
pastorale, 29-XI-1970.

[2] San Josemaría, Appunti di una
meditazione, 12-IV-1937, in “Crescere
al di dentro”, p. 50 (AGP, Biblioteca,
P12). Il prelato citato era mons.
Manuel González, vescovo di Malaga,
canonizzato nel 2016.

[3]Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 1066.

[4] Sant’Ambrogio, Apologia
prophetæ David 1, 2.

[5] San Josemaría ricordava
l’insegnamento dei Padri quando
dicevano che i sacramenti sono
“impronte dell’incarnazione del



Verbo” (cfr. San Josemaría, Amare il
mondo appassionatamente).

[6]Messale Romano, Preghiera
eucaristica II.

[7] Sant’Agostino, Le confessioni 7, 18.

[8] Cfr. Sacramentario Veronense
1256. Il verbo latino contingo è un
composto di tango (cum-tango), che
significa toccare; contingere rimanda
a “con-tattare”.

[9] San Leone Magno, Sermo 70, 4:
“corpus regenerati fit caro Crucifixi”.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/tra-dio-e-me-
liturgia-e-sacramenti/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/tra-dio-e-me-liturgia-e-sacramenti/
https://opusdei.org/it-it/article/tra-dio-e-me-liturgia-e-sacramenti/
https://opusdei.org/it-it/article/tra-dio-e-me-liturgia-e-sacramenti/

	La luce della fede (XVI): ​Tra Dio e me? Liturgia e sacramenti

