
opusdei.org

TEP Talks (V)
L’economia per il
bene comune

Qual è la visione economica di
papa Francesco? La felicità è di
tutti o solo individuale? I TEP
(Tu Es Petrus) Talks sono una
serie di approfondimenti
sull’importanza del ministero
del Papa nella vita di tutti i
cattolici. Le autrici e gli autori
dei TEP hanno studiato e
meditato diversi aspetti del
messaggio dei pontefici nel
corso degli anni.



13/09/2022

“Mai come in questo tempo sentiamo
la necessità di giovani che sappiano,
alla luce del Vangelo, dare un’anima
all’economia, perché siamo
consapevoli che «ai problemi sociali si
risponde con reti comunitarie» (Lett.
enc. Laudato si’, 219)”: scrive così
papa Francesco nel Discorso ai
giovani del Progetto Policoro della
CEI, nel giugno 2021[1]. In questo
discorso il Papa utilizza quattro verbi
– animare, abitare, appassionarsi ed
accompagnare – che descrivono
molto bene il lavoro e le sfide
concrete di un cristiano nel mondo di
oggi “… per un modello di economia
alternativo a quello consumistico, che
produce scarti. La condivisione, la
fraternità, la gratuità e la sostenibilità
sono i pilastri su cui fondare
un’economia diversa. È un sogno che
richiede audacia, infatti sono gli



audaci a cambiare il mondo e a
renderlo migliore”[2]

.

Sono molti gli interventi e gli scritti
nei quali il Papa tratta temi
economici: dalle encicliche Laudato
si’ e Fratelli tutti, alle udienze e agli
incontri con il mondo del lavoro. A
questi si aggiunge l’iniziativa The
Economy of Francesco, lanciata con la
Lettera[3] del 1 maggio 2019, con la
quale il Papa chiama a raccolta
giovani economisti ed imprenditori
con l’obiettivo di rianimare
l’economia.

Non è certo un caso che papa
Francesco accosti all’economia il
verbo animare, anche se a prima
vista può sembrare un paradosso e
non è neppure un caso il richiamo al
Santo di Assisi, sempre accostato alla
povertà per eccellenza. Vediamo di
capirne i motivi.

Alla radice dell’Economia: due vie,
due significati complementari



L’etimologia ci aiuta e ci fa riscoprire
il senso originario di Economia che,
nei secoli, è andato smarrito.

Il termine italiano economia viene
dal latino oeconomia, che, a sua
volta, deriva dal greco oiko-nomía,
composto di due termini: oikos
(οἶκος), e nómos (νόμος). Questi due
termini rappresentano due vie, che
portano significati complementari al
concetto di Economia.

La via che parte da nómos fa
riferimento al dividere secondo la
convenienza o la legge. La necessità
di dividere beni deriva dalla loro
scarsità e dal fatto che la vita stessa
dell’uomo è limitata. Questi due
limiti attivano due operazioni
specifiche: «il misurare, il calcolare, il
progettare, il pianificare,
l’organizzare, l’ottimizzare,
l’amministrare, per l’appunto il “fare
economia”».[4] Tutto ciò non riguarda
esclusivamente i beni materiali, ma



chiama in causa l’insieme delle
relazioni umane e delle relazioni con
la divinità. Da questo punto di vista, 
«l’uomo è in sé un essere
economico»[5]

.

Quale sia la convenienza che guida
l’azione di dividere viene spiegato
dalla via che parte da oikos. Il
termine è espresso dal latino domus,
casa, famiglia. Questa via richiama il
luogo che l’uomo abita,
caratterizzato da due legami
importanti: alterità e giustizia. Oikos
è il luogo antropologico per
eccellenza, dove la divisione è con-
divisione e dove l’uomo coltiva e
custodisce. La divisione nella casa è,
dunque, una divisione secondo
giustizia, secondo una giusta misura.

Papa Francesco utilizza il verbo
‘abitare’: “Abitare la terra non vuol
dire prima di tutto possederla, no, ma
saper vivere in pienezza le relazioni:
relazioni con Dio, relazioni con i



fratelli, relazioni con il creato e con
noi stessi (…). Inoltre, è il momento di
abitare il sociale, il lavoro e la politica
senza paura di sporcarsi le mani. (…).
E non abbiate paura di abitare anche i
conflitti”[6]

.

L’etimologia ci aiuta, dunque, a
comprendere che il termine
Economia ha in sé istanze di
giustizia, reciprocità, custodia,
oltreché di calcolo e
amministrazione. In sintesi,
potremmo dire che l’economia che
oggi non piace più è un’economia che
si è ridotta ad una sola via: è solo 
nómos, solo legge. La legge esclusiva
della massimizzazione profitto. È il
concetto di business: un’economia
‘monca’, che ha smarrito la via verso
la casa - verso oikos – che è diventata
insensibile alla giusta misura perché
cieca verso l’alterità.

L’economia che oggi conosciamo non
ci piace per gli effetti visibili



dell’agire dell’uomo in società:
disuguaglianze nel benessere
materiale, speculazione finanziaria e
legge del profitto, riduzione del
lavoro a mera merce di scambio,
cultura “usa e getta” dei consumi e
dei rifiuti, ossessione per la crescita
(economica) e la produttività, per
citarne alcune. Questi effetti ben
visibili sono frutto di una serie di
principi che sono stati assunti nelle
epoche passate e che oggi, con la crisi
mondiale del 2008, vanno mostrando
tutti i loro limiti. Poiché l’economia è
un intreccio di persone e mercati,
questi principi modellano la società
intera, proponendo una visione
dell’uomo, del lavoro e delle
relazioni. Ecco perché tutto questo ci
deve interessare: l’economia è il
mondo[7].

Limiti del sistema attuale

Se ciò che non piace dell’economia
sono alcuni degli effetti che vediamo



nel mondo, è importante chiedersi se
questi effetti siano o meno evitabili.
In altri termini, è implicito che
l’economia funzioni così e, dunque,
che la scienza economica
(l’Economia) abbia un unico modello
di funzionamento della società da
proporre?

La risposta a questa domanda è
negativa: non esiste un unico
modello economico e quello attuale,
di stampo capitalistico, non è esistito
da sempre. Nel corso della storia,
dunque, si sono avvicendanti altri
modelli, cioè altri modi di
organizzare la vita in società.

«La recente crisi finanziaria poteva
essere l’occasione per sviluppare una
nuova economia più attenta ai
principi etici e per una nuova
regolamentazione dell’attività
finanziaria, neutralizzandone gli
aspetti predatori e speculativi e
valorizzandone il servizio



all’economia reale. Sebbene siano
stati intrapresi molti sforzi positivi, a
vari livelli, che vanno riconosciuti e
apprezzati, non c’è stata però una
reazione che abbia portato a
ripensare quei criteri obsoleti che
continuano a governare il mondo.
Anzi, pare talvolta ritornare in auge
un egoismo miope e limitato al corto
termine che, prescindendo dal bene
comune, esclude dai suoi orizzonti la
preoccupazione non solo di creare ma
anche di diffondere ricchezza e di
eliminare le disuguaglianze, oggi così
pronunciate»[8]

.

Questo passaggio del documento 
Oeconomicae et pecuniariae
quaestiones del Dicastero per il
Servizio dello Sviluppo Umano
Integrale (2018) fa emergere alcuni
elementi dell’attuale modello



capitalistico (il c.d. pensiero
dominante o mainstream):

Il modello si basa su principi
miopi che prediligono il breve
termine, incentivano la
speculazione, puntano
esclusivamente sulla crescita
della ricchezza, senza
considerare il bene comune;
Il modello attuale vede una 
predominanza dell’attività
finanziaria su quella
economica reale, anziché
essere la prima al servizio della
seconda.
Il modello è sganciato dai 
principi etici di libertà, verità,
giustizia e solidarietà

Nel Discorso al Consiglio per un
capitalismo inclusivo, papa
Francesco scrive:

«È necessario e urgente un sistema
economico giusto, affidabile e in grado
di rispondere alle sfide più radicali

• 

• 

• 



che l’umanità e il pianeta si trovano
ad affrontare. Vi incoraggio a
perseverare lungo il cammino della
generosa solidarietà e a lavorare per
il ritorno dell’economia e della
finanza a un approccio etico che
favorisca gli esseri umani (cfr. Esort.
ap. Evangelii gaudium, 58).

Uno sguardo alla storia recente, in
particolare alla crisi finanziaria del
2008, ci mostra che un sistema
economico sano non può essere
basato su profitti a breve termine a
spese di uno sviluppo e di investimenti
produttivi, sostenibili e socialmente
responsabili a lungo termine.

È vero che l’attività imprenditoriale «è
una nobile vocazione orientata a
produrre ricchezza e a migliorare il
mondo per tutti», e «può essere un
modo molto fecondo per promuovere
la regione in cui colloca le sue attività,
soprattutto se comprende che la
creazione di posti di lavoro è parte

https://www.google.com/url?q=http://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html%23No_a_un%25E2%2580%2599economia_dell%25E2%2580%2599esclusione&sa=D&source=editors&ust=1662998027868352&usg=AOvVaw1GdJQBq8u6Lam3Lh3sG58e


imprescindibile del suo servizio al
bene comune» (Enc. Laudato si’, 129).
Tuttavia, come ha ricordato San
Paolo VI, il vero sviluppo non può
limitarsi alla sola crescita economica,
ma deve favorire la promozione di
ogni uomo e di tutto l’uomo (cfr Enc. 
Populorum progressio, 14). Ciò
significa molto di più che far quadrare
i bilanci, migliorare le infrastrutture o
offrire una più ampia varietà di beni
di consumo. Comporta piuttosto un
rinnovamento, una purificazione e un
rafforzamento di validi modelli
economici basati sulla nostra
personale conversione e generosità
nei confronti dei bisognosi. Un
sistema economico privo di
preoccupazioni etiche non conduce a
un ordine sociale più giusto, ma porta
invece a una cultura “usa e getta” dei
consumi e dei rifiuti»[9]

.

Rianimare l’economia

https://www.google.com/url?q=http://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html%23129.&sa=D&source=editors&ust=1662998027868919&usg=AOvVaw2ZCmM9pTsN5OFNBEOLq1KZ
https://www.google.com/url?q=http://w2.vatican.va/content/paul-vi/it.html&sa=D&source=editors&ust=1662998027869159&usg=AOvVaw2pvcrG-S9V41lvvvA6eiDH
https://www.google.com/url?q=http://w2.vatican.va/content/paul-vi/it.html&sa=D&source=editors&ust=1662998027869159&usg=AOvVaw2pvcrG-S9V41lvvvA6eiDH
https://www.google.com/url?q=http://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html&sa=D&source=editors&ust=1662998027869475&usg=AOvVaw2-9oAS2DDkdesw_Z5rijKf


In L’economia civile Bruni e Zamagni
(2015) scrivono: «Nel corso della
storia, le teorie politiche ed
economiche si sono suddivise in due
grandi famiglie. Quelle che partono
dall’ipotesi che l’essere umano non sia
naturalmente capace di cooperare, e
quelle che invece rivendicano la
natura cooperativa della persona. Il
principale rappresentante della
seconda tradizione è Aristotele:
l’uomo è animale politico, cioè capace
di dialogo con gli altri, di amicizia
(philía) e di cooperazione per il bene
della pólis. L’esponente più radicale
della tradizione dell’animale
insocievole è, invece, Thomas Hobbes:
«È vero che alcune creature viventi,
come le api e le formiche, vivono
insieme socialmente. Pertanto,
qualcuno vorrebbe sapere perché gli
uomini non fanno lo stesso» (Il
Leviatano, 1651). All’interno di questa
tradizione antisociale si muove molta
parte della filosofia politica e sociale
moderna, mentre gli antichi e i



medioevali (incluso Tommaso
d’Aquino) erano generalmente dalla
parte di Aristotele. Potremmo anche
dire che la principale domanda delle
teorie politica ed economica moderne
è stata come possano emergere esiti
cooperativi a partire da esseri umani
che non sono capaci di cooperazione
intenzionale, perché dominati da
interessi egoistici o egocentrici».

«La risposta della scienza economica
moderna a quella (…) domanda è (…)
rappresentata dalle varie teorie della
«mano invisibile», dove il bene totale
(«la ricchezza delle nazioni») non
nasce dall’azione cooperativa
intenzionale e naturale di animali
sociali, ma dal gioco degli interessi
privati di individui egoisti separati tra
di loro»[10]

.

L’assunto antropologico di Hobbes – 
homo homini lupus – secondo cui
l’uomo è un lupo famelico che cerca
il proprio interesse ed ha



convenienza a dar vita ad una
società civile artificiale si
contrappone all’assunto homo homini
natura amicus - ogni uomo è per
natura amico dell’altro uomo. Da
queste differenziazioni derivano una
serie di conseguenze. Se parto dal
presupposto che tu sia un lupo nei
miei confronti diffido di te. Se invece
parto dall’idea che tu sia
potenzialmente un amico imposterò
le mie relazioni con te e in generale
quelle economiche in una forma
diversa.

Il capitalismo di matrice
anglosassone si è nutrito dell’assunto
di Hobbes: al centro dell’agire
economico c’è l’individuo e la sua
libertà dalla comunità. Invece, la
tradizione economica dell’Europa,
soprattutto quella a matrice culturale
latina, è essenzialmente relazionale,
comunitaria, cooperativa – cioè
cattolica, in senso etimologico.
Questa tradizione che fonda le sue



radici nell’umanesimo civile è
denominata economia civile.[11]

Non fu la scuola italiana della c.d.
economia civile a influenzare lo
sviluppo della teoria economica
ufficiale (il pensiero dominante in
economia), bensì la scuola
anglosassone, con a capostipite lo
scozzese Adam Smith. Per circa un
secolo da quello in cui visse Smith, le
teorie economiche successive
poggiarono, infatti, sui principi
esposti sistematicamente per la
prima volta da lui[12]

.

L’assunto antropologico di Hobbes - 
homo homini lupus – entra in
Economia all’inizio dell’Ottocento,
con Jeremy Bentham (1748-1832),
filosofo e giurista inglese. È Bentham
ad introdurre in Economia il
concetto di utilitarismo, secondo cui
il fine di ogni Stato/governo è la
felicità della comunità.



Poiché:

la felicità della comunità
corrisponde alla somma delle
felicità dei singoli individui che
ne fanno parte;
la felicità individuale
corrisponde alla massima utilità
del singolo, misurata in termini
di ciò che rende minimo il
dolore e massimo il piacere,

Bentham fa corrispondere l’utilità
totale di una società (il benessere
sociale) con la massimizzazione della
somma delle utilità dei singoli
individui. Ne consegue che, tra le
alternative disponibili, è considerata
giusta quell’azione che massimizza la
felicità totale. Di qui, il noto motto: la
massima felicità per il maggior
numero di persone è la misura del
giusto e dello sbagliato. Le azioni
sono giudicate buone o cattive non di
per se stesse, ma in considerazione

1. 

2. 



dell’incremento atteso dell’utilità
totale per la società.

L’utilitarismo produce un effetto
‘dirompente’ in Economia: da quel
momento, valore, utilità e felicità si
fondono dando vita al principio della
massimizzazione del piacere.
L’Economia inizia a diventare la 
tecnica che massimizza l’utilità[13].

Che felicità equivalga ad utilità è
dunque un assunto che nasce con le
teorie utilitaristiche. Nel 1974
Richard Easterling introdurrà il 
paradosso della felicità, producendo
una crepa nell’utilitarismo
imperante: perché quando aumenta
il reddito - e quindi il benessere
economico di una collettività - la
felicità umana aumenta fino a un
certo punto, ma poi comincia a
diminuire, seguendo una curva a
forma di parabola con concavità
verso il basso?

https://www.google.com/url?q=https://it.wikipedia.org/wiki/Reddito&sa=D&source=editors&ust=1662998027871727&usg=AOvVaw1PHy8aGvM7X0aSvMFbJ1dx


Il paradosso di Easterling evidenzia
che ricchezza (o utilità) e felicità (o
benessere sociale) non sono la
medesima cosa, perché per essere
più felici non basta cercare di
aumentare l'utilità (prodotti, beni,
servizi), bensì, almeno in maniera
prevalente, è necessario addentrarsi
nella sfera della relazione tra le
persone. Oggigiorno, uno dei fattori
decisivi per la felicità sono le
condizioni di lavoro, inteso sia come
luogo di lavoro, sia come relazioni
che si instaurano in quel luogo.
Entrambi questi elementi sono
fortemente in crisi nel modello
economico attuale.

“Si tratta di aiutare le parrocchie e le
diocesi a camminare e progettare sul
«grande tema [che] è il lavoro»,
cercando di «far germogliare i semi
che Dio ha posto in ciascuno, le sue
capacità, la sua iniziativa, le sue
forze» (Lett. enc. Fratelli tutti, 162). È
un problema di dignità. La dignità

https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html%23162&sa=D&source=editors&ust=1662998027872235&usg=AOvVaw0_7oiPr4jIf-YwU6BXc4TJ


della persona non viene dai soldi, non
viene dalle cose che si sanno, viene dal
lavoro. Il lavoro è un’unzione di
dignità. Chi non lavora non è degno.
Così, semplice.”

Occuparsi del lavoro è promuovere la
dignità della persona. Infatti, il lavoro
non nasce dal nulla, ma dall’ingegno e
dalla creatività dell’uomo: è
un’imitazione di Dio creatore. Voi non
siete di quelli che si limitano a
lamentele per il lavoro che manca, ma
volete essere propositivi, protagonisti,
per favorire la crescita di figure
imprenditoriali al servizio del bene
comune. L’obiettivo da perseguire è
quello «dell’accesso al lavoro o del suo
mantenimento, per tutti» (Benedetto
XVI, Lett. enc. Caritas in veritate,
32)”[14]

.

Sviluppo e crescita non sono la
stessa cosa

Sviluppo e crescita economica sono
due concetti legati, ma differenti. La

https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html%2332&sa=D&source=editors&ust=1662998027872653&usg=AOvVaw1Y7ngwCXanmx1iqAXdd8FW


crescita economica, infatti, è una
delle tre dimensioni dello sviluppo
(le altre due sono quella socio-
relazionale e quella spirituale), che
riguarda un progetto di accumulo e,
dunque, appartiene all’ordine dei
mezzi. Essa è misurata
dall’indicatore PIL, che indica il
valore della produzione di beni e
servizi, in un certo anno, all’interno
di un Paese.

Di contro, lo sviluppo è un progetto
trasformazionale, che ha a che
vedere con il cambiamento in senso
migliorativo della vita delle persone.
Lo sviluppo appartiene all’ordine dei
fini.

Le tre dimensioni dello sviluppo
stanno tra loro in una relazione
moltiplicativa e non additiva: non è
possibile sacrificare una delle
dimensioni per fare aumentare le
altre perché, azzerando un fattore,
l’intero prodotto risulterebbe pari a



zero. Ad esempio, non è possibile
sacrificare la dimensione socio-
relazionale per fare aumentare la
crescita, come invece sta accadendo
oggi.

Se le tre dimensioni, invece, fossero
legate da una relazione additiva,
l’azzeramento di un addendo non
annullerebbe la somma totale, che,
anzi, potrebbe anche aumentare. In
questa logica, verrebbero ad usarsi
compensazioni tra le dimensioni,
dove sarebbe (è) possibile
sacrificarne una, per accrescerne
un’altra.

È qui la grande differenza tra bene
totale e bene comune: mentre il bene
totale è la somma dei beni
individuali, il bene comune è, invece,
il prodotto dei beni individuali.

“… coloro che si impegnano nella vita
economica e commerciale sono
chiamati a servire il bene comune
cercando di aumentare i beni di



questo mondo e renderli più
accessibili a tutti (cfr Evangelii
gaudium, 203). In definitiva, non si
tratta semplicemente di “avere di più”,
ma di “essere di più”. Ciò che occorre
è un profondo rinnovamento dei cuori
e delle menti così che la persona
umana possa essere sempre posta al
centro della vita sociale, culturale ed
economica”[15]

.

Antonella Martini, Professore
ordinario di ingegneria economico-
gestionale (Università di Pisa)

[1] Papa Francesco, Discorso ai
giovani del Progetto Policoro della
CEI, 5 giugno 2021: https://
www.vatican.va/content/francesco/it/
speeches/2021/june/documents/papa-
francesco_20210605_progetto-
policoro.html

[2] Ibid.

https://www.google.com/url?q=http://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html%23Economia_e_distribuzione_delle_entrate&sa=D&source=editors&ust=1662998027873640&usg=AOvVaw2Ug4rO1B65eT9xflVWI8mP
https://www.google.com/url?q=http://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html%23Economia_e_distribuzione_delle_entrate&sa=D&source=editors&ust=1662998027873640&usg=AOvVaw2Ug4rO1B65eT9xflVWI8mP
https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2021/june/documents/papa-francesco_20210605_progetto-policoro.html&sa=D&source=editors&ust=1662998027874617&usg=AOvVaw1IuIyWeSI-bskav7Awyjdc
https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2021/june/documents/papa-francesco_20210605_progetto-policoro.html&sa=D&source=editors&ust=1662998027874617&usg=AOvVaw1IuIyWeSI-bskav7Awyjdc
https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2021/june/documents/papa-francesco_20210605_progetto-policoro.html&sa=D&source=editors&ust=1662998027874617&usg=AOvVaw1IuIyWeSI-bskav7Awyjdc
https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2021/june/documents/papa-francesco_20210605_progetto-policoro.html&sa=D&source=editors&ust=1662998027874617&usg=AOvVaw1IuIyWeSI-bskav7Awyjdc
https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2021/june/documents/papa-francesco_20210605_progetto-policoro.html&sa=D&source=editors&ust=1662998027874617&usg=AOvVaw1IuIyWeSI-bskav7Awyjdc


[3] Papa Francesco, Lettera per
l’evento Economy of Francesco, 1
maggio 2019: https://www.vatican.va/
content/francesco/it/letters/2019/
documents/papa-
francesco_20190501_giovani-
imprenditori.html

[4] Petrosino S. (2013). Elogio
dell’uomo economico. Vita e Pensiero,
Milano, p.28.

[5] Ibid. p. 29.

[6] Papa Francesco, Discorso ai
giovani del Progetto Policoro della
CEI.

[7] «… l’economia è interessata a
quasi tutti gli aspetti del vivere. Anche
se il centro dell’interesse restano i
movimenti delle grandezze
economiche, generati dai
comportamenti di singole unità
produttive o di consumo, studiando a
fondo le determinanti delle scelte
dell’agire individuale e collettivo, ci

https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/francesco/it/letters/2019/documents/papa-francesco_20190501_giovani-imprenditori.html&sa=D&source=editors&ust=1662998027875074&usg=AOvVaw2gqv_9P9N6lXcC-MowJKtf
https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/francesco/it/letters/2019/documents/papa-francesco_20190501_giovani-imprenditori.html&sa=D&source=editors&ust=1662998027875074&usg=AOvVaw2gqv_9P9N6lXcC-MowJKtf
https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/francesco/it/letters/2019/documents/papa-francesco_20190501_giovani-imprenditori.html&sa=D&source=editors&ust=1662998027875074&usg=AOvVaw2gqv_9P9N6lXcC-MowJKtf
https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/francesco/it/letters/2019/documents/papa-francesco_20190501_giovani-imprenditori.html&sa=D&source=editors&ust=1662998027875074&usg=AOvVaw2gqv_9P9N6lXcC-MowJKtf
https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/francesco/it/letters/2019/documents/papa-francesco_20190501_giovani-imprenditori.html&sa=D&source=editors&ust=1662998027875074&usg=AOvVaw2gqv_9P9N6lXcC-MowJKtf


accorgeremo che moltissimi fattori
non strettamente economici incidono
in maniera decisiva su tali movimenti.
Ad esempio, studiando il
comportamento dei soggetti
economici e delle loro scelte di
consumo, risparmio e offerta di
lavoro non potremo non occuparci di
valori morali, di norme sociali, di
dinamiche familiari, delle preferenze
degli individui verso il tempo libero,
delle scelte nel campo dell’istruzione.
(…) Studiando l’economia, dunque,
finiremo per occuparci della vita nel
suo complesso.», Becchetti, L., Bruni
L., Zamagni S. (2010). 
Microeconomia. Un testo di economia
civile, ed. 2, Il Mulino, Bologna, p. 27.

[8] Congregazione per la Dottrina
della Fede. Dicastero per il Servizio
dello Sviluppo Umano Integrale
(2018). “Oeconomicae et pecuniariae
quaestiones. Considerazioni per un
discernimento etico circa alcuni



aspetti dell’attuale sistema
economico-finanziario”.

[9] Papa Francesco, Discorso al
Consiglio per un Capitalismo
inclusivo, 11 novembre 2019: https://
www.vatican.va/content/francesco/it/
speeches/2019/november/documents/
papa-francesco_20191111_consiglio-
capitalismo-inclusivo.html

[10] Bruni, L., Zamagni S. (2015). 
L’Economia civile. Il Mulino, Bologna.

[11] In questo contesto si colloca il
contributo determinante dei
Francescani, che aprì la strada alla
c.d. economia di mercato.

[12] Per approfondire le due scuole
di pensiero, si veda la bella sintesi in 
Zamagni, S., Scialdone, A. (2015). “La
geografia dell’economia civile
dell’Italia repubblicana”. Treccani

[13] Ma l’Economia è una tecnica?
Essa nasce dalla filosofia morale:

https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191111_consiglio-capitalismo-inclusivo.html&sa=D&source=editors&ust=1662998027876183&usg=AOvVaw0zGqy3_p9y7j_Ep_v7fG8q
https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191111_consiglio-capitalismo-inclusivo.html&sa=D&source=editors&ust=1662998027876183&usg=AOvVaw0zGqy3_p9y7j_Ep_v7fG8q
https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191111_consiglio-capitalismo-inclusivo.html&sa=D&source=editors&ust=1662998027876183&usg=AOvVaw0zGqy3_p9y7j_Ep_v7fG8q
https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191111_consiglio-capitalismo-inclusivo.html&sa=D&source=editors&ust=1662998027876183&usg=AOvVaw0zGqy3_p9y7j_Ep_v7fG8q
https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191111_consiglio-capitalismo-inclusivo.html&sa=D&source=editors&ust=1662998027876183&usg=AOvVaw0zGqy3_p9y7j_Ep_v7fG8q
https://www.google.com/url?q=http://www.treccani.it/enciclopedia/la-geografia-dell-economia-civile-dell-italia-repubblicana_%2528L%2527Italia-e-le-sue-Regioni%2529/&sa=D&source=editors&ust=1662998027876779&usg=AOvVaw0dO1AMdrmEA2y-F86WgMY_
https://www.google.com/url?q=http://www.treccani.it/enciclopedia/la-geografia-dell-economia-civile-dell-italia-repubblicana_%2528L%2527Italia-e-le-sue-Regioni%2529/&sa=D&source=editors&ust=1662998027877110&usg=AOvVaw03OBjuAkZBySxJyNabpl6m
https://www.google.com/url?q=http://www.treccani.it/enciclopedia/la-geografia-dell-economia-civile-dell-italia-repubblicana_%2528L%2527Italia-e-le-sue-Regioni%2529/&sa=D&source=editors&ust=1662998027877110&usg=AOvVaw03OBjuAkZBySxJyNabpl6m
https://www.google.com/url?q=http://www.treccani.it/enciclopedia/la-geografia-dell-economia-civile-dell-italia-repubblicana_%2528L%2527Italia-e-le-sue-Regioni%2529/&sa=D&source=editors&ust=1662998027877110&usg=AOvVaw03OBjuAkZBySxJyNabpl6m
https://www.google.com/url?q=http://www.treccani.it/enciclopedia/la-geografia-dell-economia-civile-dell-italia-repubblicana_%2528L%2527Italia-e-le-sue-Regioni%2529/&sa=D&source=editors&ust=1662998027877454&usg=AOvVaw0IEXzf6AZpTfk3BTJIPqIv


Antonio Genovesi, che ebbe la prima
cattedra di economia al mondo (a
Napoli, nel 1753) era un filosofo
morale, così come anche Adam Smith
(1723-1790) e John Stuart Mill
(1806-1873). Agli inizi, gli economisti
erano (anche) filosofi. Poi arriverà
Richard Whately (1787-1863),
arcivescovo anglicano, teologo ed
economista con il suo NOMA (Non
Overlapping Magisteria) principle del
1829. Secondo il principio del NOMA 
“… la sfera dell’economico va tenuta
separata dalle sfere dell’etica e della
politica, con le quali non avrebbe
nulla a che vedere. Anzi, l’infiltrazione
nell’area del mercato di valori e
norme appartenenti alle altre due
aree potrebbe mettere a repentaglio il
perseguimento del fine ultimo per il
quale il mercato esiste: quello
dell’efficienza. Se dunque il discorso
economico vuole ambire ad acquisire
lo statuto della scientificità (neo
positivisticamente inteso) deve
tagliare quel cordone ombelicale che



da secoli lo tiene unito all’etica e alla
politica.” in: Zamagni, Scialdone
(2015). Papa Francesco scrive: “Un
sistema economico privo di
preoccupazioni etiche non conduce a
un ordine sociale più giusto, ma porta
invece a una cultura “usa e getta” dei
consumi e dei rifiuti. Al contrario,
quando riconosciamo la dimensione
morale della vita economica, che è
uno dei tanti aspetti della dottrina
sociale della Chiesa che dev’essere
pienamente rispettata, siamo in grado
di agire con carità fraterna,
desiderando, ricercando e
proteggendo il bene degli altri e il loro
sviluppo integrale.” (Discorso ai
giovani del Progetto Policoro, 2021)

[14] Papa Francesco, Discorso ai
giovani del Progetto Policoro della
CEI, 5 giugno 2021.

[15] Papa Francesco, Discorso al
Consiglio per un capitalismo
inclusivo, 11 novembre 2019.

https://www.google.com/url?q=http://www.treccani.it/enciclopedia/la-geografia-dell-economia-civile-dell-italia-repubblicana_%2528L%2527Italia-e-le-sue-Regioni%2529/&sa=D&source=editors&ust=1662998027878039&usg=AOvVaw2_OqRRaw9tibxVYJrNWW0f
https://www.google.com/url?q=http://www.treccani.it/enciclopedia/la-geografia-dell-economia-civile-dell-italia-repubblicana_%2528L%2527Italia-e-le-sue-Regioni%2529/&sa=D&source=editors&ust=1662998027878039&usg=AOvVaw2_OqRRaw9tibxVYJrNWW0f


Antonella Martini

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/tep-talks-v-
economia-per-il-bene-comune/

(15/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/tep-talks-v-economia-per-il-bene-comune/
https://opusdei.org/it-it/article/tep-talks-v-economia-per-il-bene-comune/
https://opusdei.org/it-it/article/tep-talks-v-economia-per-il-bene-comune/

	TEP Talks (V) L’economia per il bene comune

