
opusdei.org

TEP Talks (III) La
verità e l’amore, due
doni inseparabili

Dio ci ama per quello che siamo
e non per quello che facciamo.
Ma quali sono le conseguenze
di questo amore sulla vita di
ciascuno, e come facciamo a
spiegarlo a chi non conosce
ancora questa verità? I TEP (Tu
Es Petrus) Talks sono una serie
di approfondimenti
sull’importanza del ministero
del Papa nella vita di tutti i
cattolici. Le autrici e gli autori
dei TEP hanno studiato e
meditato diversi aspetti del



messaggio dei pontefici nel
corso degli anni.

25/04/2022

Lo sguardo di Dio sulla realtà

Una volta sentii usare questa
espressione da un collega filosofo,
profondamente credente: la carità è
lo sguardo di Dio sulla creazione. Mi
colpì: sia per lo stile un po’ poetico,
sia perché sottendeva la possibile
distanza tra la realtà e la sua
percezione. Questa “distanza”,
tuttavia, è solamente nell’essere
umano, non in Dio: Egli ci vede come
siamo, nell’interezza della verità e
nella singolarità di ciascuno, e ci ama
come siamo, indipendentemente
dalla qualità delle nostre azioni o dal
fatto di aderire o meno a Lui. Ci sono
numerose affermazioni e
comportamenti di Gesù narrati nei



Vangeli che attestano ciò; ma resta il
fatto che, pur constatando che “è
così”, spesso personalmente non ne
siamo convinti ed esistenzialmente
non agiamo di conseguenza.
Abbiamo insomma bisogno di
riconsiderare tutto ciò, di
comprenderlo più profondamente, di
tradurlo sempre più effettivamente
nella concretezza dell’esperienza
quotidiana, in breve di continuare a
imparare a guardarci e a guardare
come guarda Dio, nella prospettiva
dell’amore misericordioso.

Quando san Giovanni Paolo II
precisava che Gesù stesso – che ha
detto di essere «Via, Verità e Vita»[1] –
«è, in un certo senso, la
misericordia»[2] attestava
l’impossibilità di disgiungere verità e
carità nell’essere e nell’operare di
Dio. Papa Francesco, parlando ai
Vescovi – quindi offrendo
un’indicazione primariamente
pastorale – ha ricordato tale



esigenza: «senza la verità, l’amore si
risolve in una scatola vuota, che
ciascuno riempie a propria
discrezione: e un cristianesimo di
carità senza verità può facilmente
essere scambiato per una riserva di
buoni sentimenti, utili per la
convivenza sociale, ma marginali,
che in quanto tali non incidono sui
progetti e sui processi di costruzione
dello sviluppo umano»[3]. Tali parole
riecheggiano quelle espresse da
Benedetto XVI nelle battute
introduttive della Caritas in veritate,
enciclica che pone a tema questioni
sociali radicandole su un solido
impianto teologico e antropologico.
La «carità è la via maestra della
dottrina sociale della Chiesa» perché
è il principio di tutte le relazioni
umane, qualsiasi sia il loro piano o
ambito, il che motiva «il bisogno di
coniugare la carità con la verità non
solo nella direzione, segnata da
Paolo, della veritas in caritate (Ef.
4,15), ma anche in quella, inversa e



complementare, della caritas in
veritate. La verità va cercata, trovata
ed espressa nell’“economia” della
carità, ma la carità a sua volta va
compresa, avvalorata e praticata
nella luce della verità»[4].

Il desiderio di verità, libertà e
amore

Poiché essere cristiani significa
essenzialmente aver incontrato
Cristo, aver deciso di stare in
relazione con Lui[5] e rinnovare
quotidianamente sia l’incontro con
Lui sia la decisione per Lui,
l’intreccio vitale tra verità e carità
non è tanto o soltanto una questione
intellettuale, ma qualcosa che si
realizza nell’esperienza di ogni
essere umano e mettendone in gioco
la libertà. Ciò significa che è nel
vissuto esistenziale di ciascuno che si
gioca la ricerca della verità e la
pratica della carità. Proviamo a
chiarire meglio che cosa intendiamo



quando parliamo di verità, libertà e
carità o amore: sono termini molto
ricchi, ma proprio per questo può
accadere che il significato che si
attribuisce loro non sia sempre
univoco. Una prima considerazione è
che quelli di verità, di libertà e di
amore sono desideri costitutivi
dell’essere umano: ognuno di noi
infatti aspira a comprendere il senso
profondo di sé stesso e della realtà,
sente la tensione a sviluppare tutto le
proprie risorse e potenzialità,
desidera amare ed essere amato. Una
vita pienamente umana esige che
questi desideri abbiano adeguato
nutrimento e poiché Cristo non ha
rivelato solo l’identità di Dio ma
anche quella dell’essere umano e con
essa la sua vocazione[6], nella
relazione con Lui ogni uomo trova la
via per essere pienamente sé stesso e
insieme pienamente di Dio, proprio e
soltanto trovando il modo di tenere
insieme verità, libertà e amore.



Certamente la filosofia, prima della
rivelazione o indipendentemente da
essa, sa riconoscere come
profondamente umani il desiderio di
verità, amore e libertà; ma è nella
fede di Abramo e dei Patriarchi e in
pienezza nella vita di Gesù che
l’orientamento di questi desideri
diventa decisivo per rispondere a un
altro desiderio, che pure alberga nel
cuore umano: il desiderio di
salvezza. Il passo della Gaudium et
spes tanto amato da san Giovanni
Paolo II – Cristo «proprio rivelando il
mistero del Padre e del suo amore
svela anche l’uomo a sé stesso e gli
svela la sua altissima vocazione»[7] –
ci ricorda che l’amore è la “stoffa” di
cui è fatto l’essere della persona
umana, è la sua verità profonda,
l’origine e lo scopo della sua libertà.

Vivere il Vangelo nel contesto
culturale e sociale contemporaneo



È pur vero che oggi c’è molta
difformità e confusione tra i
significati di questi termini, il che
determina spesso dinamiche di
contrapposizione tra credenti e non
credenti, ma anche all’interno del
popolo cristiano, perché incide sia
sulle forme e sulle possibilità di
autentico dialogo culturale e sociale,
sia sull’attuazione della missione
evangelizzatrice propria della Chiesa
e di ogni suo fedele. La
comunicazione tramite i social
media, ultimamente divenuta
dominante, tende a favorire
dinamiche relazionali di pura
“azione-reazione” o la polarizzazione
delle posizioni: anziché esaminare la
realtà nella sua interezza e
complessità, essa viene semplificata e
alternative radicalmente opposte
l’una all’altra si fronteggiano
secondo la logica “io vinco-tu perdi”.
Qualche precisazione, a titolo
esemplificativo. È diffusa la tendenza
ad appiattire la verità sulla



percezione che ne ha la coscienza del
singolo: ciò si traduce
operativamente nella negoziazione
dei principi in base al criterio della
maggioranza e in vista del consenso
sociale (una cosa è vera se ritenuta
valida dal maggior numero di
persone). Tale posizione è
evidentemente relativista e da essa i
pontefici hanno sempre preso le
distanze[8]. È frequente, d’altra parte,
che a tale deriva si reagisca con
un’altra uguale e contraria, cioè
ritenendosi «gli unici possessori della
verità», assecondando «la tentazione
di rinchiudersi in certezze
acquisite»[9], che trasmettono
sicurezza, che danno la presunzione
di “essere a posto”. Se il rischio di chi
riduce la verità alla propria
percezione soggettiva è quello di
vivere la libertà come
emancipazione da sé piuttosto che
come sviluppo della propria identità,
quello di chi pretende di poter
“controllare” o “possedere” la verità,



anziché esplorarne la profondità e
per molti versi il mistero, è di non
vivere nella libertà dei figli di Dio[10],
che esige di rispondere alla propria
unicità, e di cadere nel legalismo, che
Gesù riconosceva nel
comportamento dei farisei, le cui
parole e azioni testimoniavano un
cuore indisponibile all’amore.

Il magistero degli ultimi pontefici – in
particolare il beato Paolo VI, san
Giovanni Paolo II, Benedetto XVI e
Francesco – ha gettato delle luci
importanti su questo aspetto, che
ultimamente ha assunto espressioni
più radicali per il trasformarsi dei
mezzi e delle forme di
comunicazione mediatica: ciascuno
di loro lo ha fatto con uno stile
specifico, frutto della formazione e
del compito che ha sentito proprio
entro l’unica missione di “essere
Pietro”, soffermandosi su temi e
questioni secondo le sue corde e
insieme rispondenti alle esigenze del



momento storico in cui ha governato
la Chiesa. Nei loro scritti è possibile
ritrovare sia la chiarificazione della
verità sull’essere umano in vista
della sua piena libertà e felicità a
partire dal disegno d’amore di Dio
sulle creature, sia l’indicazione ai
pastori e ai fedeli di interrogarsi,
rispetto a sé e rispetto agli altri, su
«quale sia il bene accessibile alla tale
persona nella tale determinata
situazione»[11]. Ciò ci ricorda che la
verità va incarnata nella storia del
singolo, tenendo conto del suo
passato e situandola nel suo
presente, individuando il “bene
possibile” a cui può aprire la sua
libertà: così ogni persona potrà
sentire lo sguardo di Dio su di sé,
percepire il Suo “mi piaci come sei”
perché “ti amo come figlio, perché ci
sei e non per ciò che fai”.

Evidentemente è possibile situarsi in
questa prospettiva se, assecondando
l’incoraggiamento dei pontefici,



cogliamo nell’amore misericordioso
il primo e principale messaggio da
trasmettere nella Chiesa e dalla
Chiesa. L’appello di Francesco a
essere “in uscita”[12], così dirompente
per i credenti di oggi,
tendenzialmente sfiduciati o sulla
difensiva a causa dell’aggressività
della cultura atea e anticristiana,
perciò portati a chiudersi in zone di
comfort, in cui sentirsi esenti da
rischi, fa il pari con quello ad “aprirsi
a Cristo” che san Giovanni Paolo II
rivolse all’inizio del suo pontificato
nel 1978[13]: in entrambi al cuore c’è
l’amore di Dio da ricevere per
poterlo donare. Pertanto, lo slancio
missionario che pervade ad esempio 
Evangelii gaudium ha la sua forza
propulsiva «non in una moltitudine
di dottrine che si tenta di imporre a
forza di insistere», ma nella «bellezza
dell’amore salvifico di Dio manifestato
in Cristo morto e risorto»[14]. Ma,
ancora una volta, la sfida che la
relazione con Gesù ci consente di



raccogliere è evitare ogni aut-aut per
aderire alla logica dell’et-et. Ciò
significa: non sganciare mai la difesa
della verità dalla cura amorosa delle
persone, o la libertà del proprio
operato dalla verità dell’essere
umano, ma impegnarsi a individuare
vie per tenere fattivamente insieme
questi fattori.

Il significato e il ruolo della legge

È particolarmente opportuno
chiarire, pur brevemente e non certo
in modo esaustivo, il significato del
termine “legge” nell’uso che ne viene
fatto nella Bibbia e quale ruolo
rivesta nell’intreccio complesso di
verità, libertà e amore che stiamo
esaminando. In generale “legge”
indica una norma, un principio
regolatore: già queste parole
consentono di individuare una prima
grande distinzione tra leggi
costitutive dell’essere, i “principi”,
che sono intessuti nella realtà e in



noi stessi e che siamo chiamati a
riconoscere e ad accogliere, e le
“norme” o “regole” che nascono
dall’umana esigenza di disciplinare i
comportamenti nei vari ambiti della
vita, che creano tradizione e cultura
e, proprio perché sono di origine
umana, sono spesso difformi nelle
diverse tradizioni e culture. Una
seconda considerazione è che le leggi
– sia i principi che le regole – non
sono mai fini, ma sempre mezzi in
vista di fini: Gesù ha testimoniato
con fermezza di non subordinare
mai le persone concrete a una
legge[15], più ancora di non definire
mai una persona in base alla sua
conformità alla legge[16]. San Paolo
definisce la legge un “pedagogo”,
ossia le attribuisce un ruolo di
accompagnamento nella relazione
con Dio[17], chiarendo che non
dall’osservanza della legge deriva la
salvezza, quanto dalla relazione con
Dio, a cui la legge è guida
propedeutica: l’accento è posto



sull’essere, non sul fare; sul dono
gratuito di Dio, non sul controllo
possessivo dell’uomo.

Papa Francesco ci guida
nell’esplorare la nostra coscienza su
questo punto: ci «farà bene chiederci
se […] siamo ben consapevoli di aver
ricevuto la grazia di essere diventati
figli di Dio per vivere nell’amore.
Come vivo io? Nella paura che se non
faccio questo andrò all’inferno? O
vivo anche con quella speranza, con
quella gioia della gratuità della
salvezza in Gesù Cristo? È una bella
domanda. E anche la seconda:
disprezzo i Comandamenti? No. Li
osservo, ma non come assoluti,
perché so che quello che mi giustifica
è Gesù Cristo»[18].

C’è dunque bisogno di interezza e di
integrazione delle varie dimensioni
presenti nelle situazioni e in noi
stessi; di imparare a vivere fino in
fondo e tutte intere le dimensioni



dell’amore, che è insieme accoglienza
ed esigenza, paziente attesa e
chiarificazione della verità; di
attuare la verità esistenzialmente,
non riducendola a “aderenza legale”,
ma vivificandola di iniziative
specifiche per la realizzazione di
tutto il bene possibile in ogni
situazione concreta.

Nutrirsi di Cristo nella preghiera,
nel Vangelo, nell’Eucarestia

Lo statuto a cui Dio ispira il proprio
agire è la legge dell’amore, perché
Egli è sempre fedele a Sé Stesso:
talvolta si tratta di un amore virile,
talaltra di un amore materno, perché
in Lui ci sono tutti i volti dell’amore.
Questa è la vocazione cristiana come
vocazione dei figli di Dio,
pienamente rispondente alla
vocazione umana: ciò che ci orienta
nel comprenderne il messaggio, nel
viverlo e nel trasmetterlo fedelmente
è la consapevolezza che il desiderio



di Dio è che ciascun uomo e ciascuna
donna realizzi in pienezza la propria
umanità, che la accolga, la sviluppi e
la doni[19]. Non siamo soli in questo
percorso: il magistero della Chiesa ci
è proposto come strumento di
accompagnamento nella relazione
con Dio, ma soprattutto abbiamo la
grazia per vivere l’itinerario che
Gesù ci indica con la sua vita e la sua
predicazione. Questo stile di
evangelizzazione è decisivo sia verso
chi è al momento fuori della Chiesa –
e a cui papa Francesco ci incoraggia
ad andare incontro – sia al suo
interno, perché si realizzi non
un’anonima uniformità, ma un’unità
plurale, segno e frutto della carità
vissuta secondo verità e nella libertà.

Può aiutarci a tal proposito tornare a
considerare rapidamente due
parabole narrate nei Vangeli: quella
del padre misericordioso raccontata
da Luca[20] e quella dei servi debitori
di cui parla Matteo[21]. Nella prima, i



due figli rappresentano proprio la
scissione tra verità e libertà,
esperienza con cui tutti ci
scontriamo, e il padre - ossia Dio -
l'amore che cerca di comporle. Egli
infatti aiuta il figlio minore a
riconoscere la vera libertà nella
fedeltà a sé stesso, alla sua verità di
figlio, garantita in primo luogo dal
fatto di stare in relazione con il
padre, e il figlio maggiore a non
vivere da servo, restringendo i suoi
desideri – un capretto per far festa
con gli amici – senza cogliere che
possiede già tutto, proprio perché sta
nella casa del padre, perché vive con
lui. Nella seconda parabola, in cui
sono posti a confronto il
comportamento di un re, che
condona un debito enorme a uno dei
suoi servi, e quello di quest’ultimo,
che pretende il risarcimento di un
piccolo debito da parte di un collega,
l’esigenza della misericordia e del
perdono veicola sotto traccia il limite
della legge, l’impossibilità di essere



giusti solo uniformando a essa il
proprio operato. Se accostiamo i due
racconti, possiamo evincere quale sia
la logica di Dio che a Gesù sta a cuore
comunicare: Egli attira l’essere
umano a sé, lo attende – come fa il
padre della parabola – ne osserva il
percorso e non pretende una
compiutezza che non appartiene
all’“essere in cammino” che connota
ciascuno – il padre tiene con sé, nella
sua casa, il figlio maggiore anche se
lo vede con il cuore un po’ indurito,
ingessato negli adempimenti e non
audace nell’iniziativa. Come il re
giusto e misericordioso, Dio non ci
guarda attraverso ciò che abbiamo
sbagliato o il bene che non abbiamo
compiuto, ma ci incoraggia
costantemente a sentirci sempre
capaci di bene.

Allora la chiave per integrare verità,
libertà e carità è crescere nella
relazione con Dio. Che cosa significa?
San Josemaría Escrivá incoraggiava a



cercare con fame Cristo[22], nella
preghiera e nella vita sacramentale, a
leggere quotidianamente il Vangelo,
guardando Gesù, dialogando con Lui,
ascoltando le Sue domande e
ponendogli le nostre. Accanto alla
frequentazione della Sacra Scrittura
e dell’Eucaristia, anche
l’accompagnamento spirituale è un
luogo fecondo di formazione della
coscienza, in cui si coniugano
l’iniziativa personale e l’ascolto, si
mette in gioco in fatti di libertà e
amore la verità della nostra umanità,
finita ma desiderosa di Infinito,
assetata di Dio[23]. Allo Spirito Santo
possiamo chiedere di ispirarci quale
sia il bene possibile in ogni
circostanza e di accendere il nostro
desiderio di realizzarlo; a Gesù di
rivelarci il vero volto del Padre e in
esso di poterci vedere come Egli ci
vede; al Padre di saper incarnare
nelle azioni quotidiane il Suo amore
paterno e materno.



Alessandra Modugno, docente di
Filosofia Teoretica presso l’Università
di Genova, esperta in orientamento
formativo.

[1] Giovanni, 14, 6.

[2] Cfr. Giovanni Paolo II, Dives in
misericordia, n. 2.

[3] Francesco, Discorso alla 66a
Assemblea generale della Conferenza
episcopale italiana, 19 maggio 2014.

[4] Benedetto XVI, Caritas in veritate,
n. 2.

[5] Benedetto XVI, Deus caritas est, n.
1.

[6] Cfr. Gaudium et spes, n. 22.

[7] Ibidem.



[8] Cfr. ad esempio Paolo VI, 
Allocuzione 7 dicembre 1965 (Ultima
sessione pubblica del Concilio
Vaticano II); Giovanni Paolo II, 
Veritatis splendor, nn. 1, 48, 84, 112 e 
Fides et ratio, nn. 5 e 80; Benedetto
XVI, Discorso alla curia romana 22
dicembre 2005; Francesco, Amoris
laetitia, n. 307.

[9] Francesco, Udienza generale 23
giugno 2021.

[10] Cfr. Paolo, Galati, 5,13. Cfr.
inoltre J. Escrivà, La libertà, dono di
Dio, in Amici di Dio, n. 27.

[11] L. Calmeyn, Accompagnamento e
legge di gradualità, in “L’Osservatore
Romano”, 18 maggio 2019, p. 2.

[12] Cfr. Francesco, Evangelii
gaudium, nn. 20-24.

[13] Giovanni Paolo II, Omelia per
l’inizio del Pontificato, 22 ottobre
1978.



[14] Francesco, Evangelii gaudium, n.
36.

[15] Si pensi alle dispute con i farisei
per il suo operare guarigioni durante
il sabato: cfr. Matteo, 12, 9-12; Marco,
3, 1-6; Luca, 13, 10-17.

[16] Cfr. ad esempio l’episodio a casa
del fariseo Simone in cui Gesù
perdona la peccatrice (Luca, 7, 36-50)
o l’incontro di Gesù con la
Samaritana (Giovanni, 4, 1-26).

[17] Paolo, Galati, 3, 22-29.

[18] Francesco, Udienza generale 18
agosto 2021.

[19] Cfr. S. Pacot, Torna alla vita!,
Queriniana, Brescia 2019, pp. 9-29.

[20] Cfr. Luca, 15, 11-32.

[21] Cfr. Matteo, 18, 23-35.

[22] J. Escrivà, Cammino, n. 382.



[23] Cfr. Salmi, 41, 2-3.

Alessandra Modugno

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/tep-talks-iii-la-
verita-e-lamore-due-doni-inseparabili/

(15/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/tep-talks-iii-la-verita-e-lamore-due-doni-inseparabili/
https://opusdei.org/it-it/article/tep-talks-iii-la-verita-e-lamore-due-doni-inseparabili/
https://opusdei.org/it-it/article/tep-talks-iii-la-verita-e-lamore-due-doni-inseparabili/

	TEP Talks (III) La verità e l’amore, due doni inseparabili

