
opusdei.org

Tempo di Natale: la
luce del Presepe

Pubblichiamo un articolo della
serie sull’anno liturgico che si
riferisce al Natale, momento nel
quale ricordiamo che Gesù
nacque “per illuminare il
nostro cammino sulla terra”.

10/01/2020

Cristo, redentore del mondo,
Unigenito del Padre, è nato
ineffabilmente dal Padre prima di
tutti i tempi, «Christe, redemptor
omnium, / ex Patre, Patres unice, /
solus ante principium / natus



ineffabiliter»[1]. Queste parole, le
prime che la Chiesa pronuncia ogni
anno all’inizio del tempo di Natale, ci
introducono nella vita intima di Dio.
Le celebrazioni liturgiche durante
questi giorni, i momenti di
meditazione davanti al Presepe, la
vita familiare più intensa, ci vogliono
aiutare a contemplare la Parola che
si è fatta Bambino, a guardarlo con le
«disposizioni di umiltà proprie
dell’anima cristiana» che non vuole
«ridurre la grandezza di Dio ai nostri
poveri concetti [...], ma cercare
piuttosto di capire che, nella sua
oscurità, questo mistero è luce che
guida la vita degli uomini»[2].

Una luce ci porta al Padre

«Dio è luce»[3]: in Lui non c’è
oscurità. Quando interviene nella
storia degli uomini, le tenebre si
dissolvono. Ecco perché nel giorno di
Natale cantiamo: «lux fulgebit hodie
super nobis, quia natus est nobis



Dominus»[4], oggi su di noi splenderà
la luce, perché è nato per noi il
Signore.

Gesù Cristo, il Verbo Incarnato, nasce
per illuminare il nostro cammino
sulla terra; nasce per mostrarci il
volto amabile del Padre e rivelare il
mistero di un Dio che non è un essere
solitario, ma Padre, Figlio e Spirito
Santo. Nell’eternità il Padre genera il
Figlio in un atto perfettissimo di
Amore che fa del Verbo il Figlio
amato: dal «Padre delle luci»[5]
procede Colui che è «Luce da Luce,
Dio vero da Dio vero»[6]. Benché
questa generazione di luce sia
ineffabile e i nostri occhi non
possano percepirla qui sulla terra, il
Signore non ci ha lasciato nelle
tenebre: ci ha lasciato un segno nel
quale intravedere qualcosa di tale
mistero. Questo segno è la nascita
verginale di Gesù nella notte di
Betlemme.



«La verginità di Maria manifesta
l’iniziativa assoluta di Dio
nell’Incarnazione. Gesù come Padre
non ha che Dio»[7]. L’unico Figlio di
Maria è l’Unigenito del Padre; Colui
che è nato ineffabilmente dal Padre
prima di tutti i tempi, nasce anche in
modo ineffabile da una madre
vergine. Per questo la Chiesa canta
«talis partus decet Deus»[8], una
nascita tanto mirabile conveniva alla
dignità di Dio. Si tratta di un mistero
che rivela, a quelli che sono umili, lo
splendore della gloria divina[9]. Se ci
avviciniamo al Bambino con
semplicità, come quella dei pastori
che si recano alla grotta senza
indugio[10], o come quella dei Magi
che «prostratisi lo adorarono»[11],
potremo riconoscere, nella luce che
irradia il volto del Bambino, il
riverbero della sua generazione
eterna.

L’inizio del cammino verso la
Pasqua



«Ora, mentre si trovavano in quel
luogo, si compirono per lei i giorni
del parto. Diede alla luce il suo figlio
primogenito, lo avvolse in fasce e lo
depose in una mangiatoia, perché
non c’era posto per loro
nell’albergo»[12]. Si può immaginare
facilmente la gioia che Maria aveva
provato sin dal momento
dell’annunciazione. Una felicità che
sarebbe cresciuta man mano che
passavano i giorni e il Figlio di Dio si
andava formando nel suo seno.
Tuttavia la Madonna e san Giuseppe
non riuscirono a cancellare del tutto
la loro amarezza. La notte santa della
nascita del Redentore è
contrassegnata dalla durezza e dalla
indifferenza del cuore umano:
«Venne fra la sua gente, ma i suoi
non l’hanno riconosciuto»[13]. In tal
modo, se la nascita senza dolore
anticipava la gloria del Regno,
anticipava anche l’ora di Gesù, nella
quale avrebbe dato la vita per amore
delle creature: «Le sue braccia –



guardiamolo di nuovo nel presepe –
sono quelle di un Bambino: ma sono
le stesse che aprirà sulla Croce per
attirare a sé tutti gli uomini»[14].

Nella liturgia del tempo di Natale la
Chiesa ci invita a ricordare l’inizio
della passione d’amore di Dio per gli
uomini che culmina con la
celebrazione annuale della Pasqua.
Infatti, a differenza della Pasqua
annuale, la festa del Natale del
Signore non cominciò a essere
celebrata liturgicamente se non dopo
il IV secolo avanzato, sulla base del
calendario che rispecchiava sempre
più l’unità dell’intero mistero di
Cristo. Per questo, quando
celebriamo la nascita di Gesù e ci
lasciamo prendere dalla sua
tenerezza di bambino, il senso della
sua venuta sulla terra si attua, come
proclama quel canto natalizio che
tanti ricordi risvegliava in san
Josemaría: «Io scenderò sulla terra
per soffrire». Il Natale e la Pasqua



sono uniti non soltanto dalla luce, ma
anche dalla potenza della Croce
gloriosa.

«Dum medium silentium... Mentre un
profondo silenzio avvolgeva tutte le
cose, e la notte era a metà del suo
corso, la tua Parola onnipotente dal
cielo, dal tuo trono regale, guerriero
implacabile, si lanciò in mezzo a
quella terra di sterminio»[15]. Sono
parole del libro della Sapienza, che
fanno un immediato riferimento alla
Pasqua antica, all’Esodo in cui furono
liberati gli Israeliti. La liturgia le
impiega spesso nel tempo di Natale
per presentarci, attraverso i
contrasti, la figura del Verbo che
viene sulla terra. Egli, che è infinito,
si circoscrive nel tempo; il Padrone
del mondo non trova posto nel suo
mondo; il Principe della Pace scende
come «guerriero implacabile» dal
suo trono regale. In tal modo
possiamo comprendere che la nascita
di Gesù è la fine della tirannide del



peccato, l’inizio della liberazione dei
figli di Dio. Gesù ci ha liberato dal
peccato grazie al suo mistero
Pasquale. È l’ora che attraversa e
guida l’intera storia dell’uomo.

Gesù assume una natura come la
nostra, con le sue debolezze, per
liberarci dal peccato mediante la sua
morte. È una cosa che si può
comprendere soltanto a partire
dall’amore, perché l’amore richiede
l’unione, richiede la condivisione
della stessa sorte della persona
amata: «L’unica norma o misura che
ci permette di capire il modo di
operare di Dio, è di renderci conto
che non ha misura, che nasce da una
pazzia d’amore che lo porta ad
assumere la nostra carne e a
prendere su di sé il peso dei nostri
peccati»[16].

Il Signore ha voluto avere un cuore
di carne come il nostro per tradurre
in un linguaggio umano la pazzia



d’amore di Dio per ciascuno di noi.
Ecco perché la Chiesa si rallegra
esclamando: «Puer natus est
nobis»[17], è nato per noi un
bambino; è Lui, infatti, il Messia
atteso dal popolo d’Israele, la cui
missione ha una portata universale.
Gesù nasce per tutti, «si è unito in
certo modo a ogni uomo»[18], non si
vergogna di chiamarci “fratelli” e
vuole lodare con noi la bontà del
Padre. È logico che nel giorno del
Natale viviamo in un modo
particolare la fraternità cristiana, che
amiamo tutte le persone senza fare
distinzioni di provenienza o di
capacità. Dobbiamo accogliere
l’amore liberatore di Gesù, che ci trae
fuori dalla schiavitù delle nostre
cattive inclinazioni, abbatte i muri
tra gli uomini, per renderci
finalmente «figli nel Figlio»[19].

Un mistero che illumina la
famiglia



«Le feste relative al Mistero
dell’Incarnazione (Annunciazione,
Natale, Epifania) fanno memoria
degli inizi della nostra salvezza e ci
comunicano le primizie del Mistero
di Pasqua»[20]. Queste primizie
provengono sempre dal contatto con
Gesù, dai rapporti che si creano
attorno al Bambino che, come quelle
di qualunque bambino che viene al
mondo, sono prima di tutto rapporti
familiari. La luce del Bambino si
estende, dunque, in primo luogo a
Maria e a Giuseppe, e attraverso di
loro a tutte le famiglie.

Nel tempo di Natale la festa della
Sacra Famiglia ci ricorda che le
famiglie cristiane sono chiamate a
riflettere la luce della casa di
Nazaret. Sono un dono del Padre
celeste, che vuole che vi siano nel
mondo delle oasi nelle quali l’amore
sia stato liberato dalla schiavitù
dell’egoismo. Le letture della festa
propongono alcuni consigli per



rendere santa la vita di famiglia:
«Rivestitevi [...] di sentimenti di
misericordia, di bontà, di umiltà, di
mansuetudine, di pazienza,
sopportandovi a vicenda e
perdonandovi scambievolmente, se
qualcuno abbia di che lamentarsi nei
riguardi degli altri. Come il Signore
vi ha perdonato, così fate anche
voi»[21]. Si tratta di atteggiamenti
concreti per far diventare realtà il
grande paradosso del Vangelo: che
soltanto la rinuncia e il sacrificio
conducono al vero amore.

L’ottava di Natale si chiude con la
solennità di Santa Maria Madre di
Dio. È una festa che si cominciò a
celebrare a Roma, probabilmente in
relazione con la dedicazione della
chiesa di Santa Maria ad martyres,
situata nel Pantheon. Questa
celebrazione ci aiuta a ricordare che
il Figlio di Dio è anche Figlio di colei
che ha creduto nelle promesse di
Dio[22], e che Egli si è fatto carne per



redimerci. Così, pochi giorni dopo
festeggiamo il Nome di Gesù, quel
nome nel quale troviamo
consolazione nella nostra orazione,
in quanto ci ricorda che il Bambino
che adoriamo si chiama Gesù perché
ci salva dai nostri peccati[23].

La salvezza per tutti gli uomini

Gli ultimi giorni del ciclo di Natale
rievocano la forza espansiva della
Luce di Dio, che vuole riunire tutti gli
uomini nella grande famiglia di Dio.
Anticamente il rito romano, nella
festa del Battesimo del Signore,
rievocava anche la “manifestazione”
ai Magi d’Oriente – primizia dei
gentili – e le nozze di Cana, prima
manifestazione della gloria di Gesù ai
suoi discepoli. Anche se la liturgia
romana celebra oggi queste
“epifanie” in giorni diversi,
rimangono alcune eco di questa
tradizione che hanno conservato le
liturgie orientali. Una di esse è



un’antifona del 6 gennaio: «Oggi la
Chiesa si è unita al suo celeste Sposo,
perché nel Giordano Cristo la
purifica dai suoi peccati, i magi
arrivano con doni alle nozze del Re e
gli invitati si rallegrano per l’acqua
trasformata in vino»[24].

Nella solennità dell’Epifania la
Chiesa invita a seguire l’esempio dei
Magi, che perseverano nella ricerca
della Verità, non hanno paura di
chiedere quando perdono la luce
della stella e trovano la loro
grandezza personale nell’adorare il
Bambino appena nato. Come loro,
anche noi vogliamo dargli tutto il
meglio, ben sapendo che donare è la
caratteristica degli innamorati e che
al Signore «non importano le
ricchezze, i frutti o gli animali della
terra, del mare o dell’aria, perché
tutto è suo; vuole qualcosa di intimo
che gli dobbiamo offrire con libertà:
figlio mio, dammi il tuo cuore (Pro
23, 26)»[25].



Festeggiare il Battesimo

La festa del Battesimo del Signore
chiude il tempo di Natale. Ci invita a
contemplare Gesù che si abbassa a
santificare le acque, affinché nel
sacramento del Battesimo ci
potessimo unire alla sua Pasqua:
«Noi, con il Battesimo, veniamo
immersi in quella sorgente
inesauribile di vita che è la morte di
Gesù, il più grande atto d’amore di
tutta la storia»[26]. Perciò, come dice
Papa Francesco, è naturale che
ricordiamo con gioia la data in cui
abbiamo ricevuto questo
sacramento: «Conoscere la data del
nostro Battesimo è conoscere una
data felice. Il rischio di non saperlo è
di perdere la memoria di quello che
il Signore ha fatto in noi, la memoria
del dono che abbiamo ricevuto»[27].
Era quello che faceva san Josemaría,
che ricordava ogni 13 gennaio con
gratitudine verso i suoi padrini e per
il sacerdote che lo aveva



battezzato[28]. In uno dei suoi ultimi
compleanni sulla terra, uscendo
dall’oratorio di Santa Maria della
Pace dopo aver celebrato la Messa, si
fermò un momento davanti al fonte
battesimale, lo baciò e osservò: «Mi
dà molta gioia baciarlo. Qui mi
fecero cristiano».

Ogni tre anni, nella prima domenica
dopo il Battesimo del Signore si
proclama il vangelo delle nozze di
Cana. All’inizio del Tempo Ordinario
ci viene ricordato che la luce che
risplendette nel Presepe e nel
Giordano non è una parentesi nella
nostra vita, ma una forza
trasformatrice che vuole arrivare
all’intera società a partire dal suo
nucleo, le relazioni familiari. La
trasformazioni dell’acqua in vino ci
suggerisce che le realtà umane,
compreso il lavoro ben fatto di ogni
giorno, si può trasformare in
qualcosa di divino. Gesù ci chiede di
riempire le giare «fino all’orlo»[29], e



che con l’aiuto della sua grazia
colmiamo proprio fino all’orlo con il
nostro impegno, in modo tale che la
nostra vita acquisti un valore
soprannaturale. In questo compito di
santificare il lavoro quotidiano
troviamo ancora una volta Santa
Maria: la stessa che ci ha mostrato il
Bambino nel Presepe, ci indirizza al
Maestro con quel consiglio sicuro:
«Fate quello che vi dirà»[30].

Juan Rego

[1] Inno Christe, redemptor omnium,
Primi Vespri di Natale.

[2] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 13.

[3]1 Gv 1, 5.



[4] Messale Romano, Natale del
Signore, Messa dell’aurora, Antifona
d’ingresso (cfr. Is 9, 2.6).

[5]Gc 1, 17.

[6] Simbolo Niceno-
Costantinopolitano.

[7]Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 503.

[8] Inno Veni, Redemptor Gentium.

[9] Cfr. Eb 1, 3.

[10] Cfr. Lc 2, 16.

[11]Mt 2, 11.

[12]Lc 2, 6-7.

[13]Gv 1, 11.

[14] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 38.

[15]Sap 18, 14-15.



[16] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 144.

[17] Messale Romano, Natale del
Signore, Ad Missam in die, Antifona
d’ingresso (cfr. Is 9, 6).

[18] Concilio Vaticano II, Cost. past. 
Gaudium et spes, n. 22.

[19] Ibidem.

[20]Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 1171.

[21]Col 3, 12-13 (2ª lettura della festa
della Sacra Famiglia)

[22] Cfr. Lc 1, 45.

[23]Mt 1, 21.

[24]Antifona ad Benedictus, Laudes
del 6 gennaio

[25] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 35.



[26] Papa Francesco, Udienza
generale, 8-I-2014.

[27]Ibidem.

[28] Cfr. A. Vázquez de Prada, Il
fondatore dell’Opus Dei, vol I,
Leonardo International, Milano 1999,
pp. 12-13.

[29]Gv 2,7.

[30]Gv 2, 5.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/tempo-di-natale-
la-luce-del-presepe/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/tempo-di-natale-la-luce-del-presepe/
https://opusdei.org/it-it/article/tempo-di-natale-la-luce-del-presepe/
https://opusdei.org/it-it/article/tempo-di-natale-la-luce-del-presepe/

	Tempo di Natale: la luce del Presepe

