
opusdei.org

TEMA 5. La
Santissima Trinità

È il mistero centrale della fede e
della vita cristiana. I cristiani
sono battezzati nel nome del
Padre e del Figlio e dello Spirito
Santo.

04/06/2018

1. La rivelazione del Dio Uno e
Trino

«Il mistero centrale della fede e della
vita cristiana è il mistero della
Santissima Trinità. I cristiani
vengono battezzati nel nome del



Padre e del Figlio e dello Spirito
Santo» ( Compendio , 44). Tutta la vita
di Gesù è rivelazione del Dio Uno e
Trino: nell’annunciazione, nella
nascita, nell’episodio in cui è stato
perduto e poi ritrovato nel Tempio
quando aveva dodici anni, nella sua
morte e risurrezione, Gesù si rivela
come Figlio di Dio in una forma
nuova rispetto alla filiazione
conosciuta da Israele. All’inizio della
sua vita pubblica, inoltre, nel
momento del suo battesimo, lo stesso
Padre attesta al mondo che Cristo è il
Figlio suo Prediletto (cfr. Mt 3, 13-17
e passi paralleli) e lo Spirito discende
su di Lui sotto forma di colomba. A
questa prima rivelazione esplicita
della Trinità corrisponde la
manifestazione parallela nella
Trasfigurazione, che introduce il
mistero pasquale (cfr. Mt 17, 1-5 e
passi paralleli). Infine, nel congedarsi
dai suoi discepoli, Gesù li invita a
battezzare nel nome delle tre
Persone divine, affinché sia



comunicata a tutti la vita eterna del
Padre, del Figlio e dello Spirito Santo
(cfr. Mt 28, 19).

Nell’Antico Testamento Dio aveva
rivelato la sua unicità e il suo amore
verso il popolo eletto: Yahwé era
come un Padre. Però, dopo aver
parlato molte volte per mezzo dei
profeti, Dio ha parlato per mezzo del
Figlio (cfr. Eb 1, 1-2), rivelando che
Yahwé non solo è come un Padre, ma
che è Padre (cfr. Compendio , 46).
Gesù si rivolge a Lui nella sua
preghiera con il termine aramaico 
Abbà , usato dai bambini israeliti per
rivolgersi al proprio padre (cfr. Mc
14, 36) e distingue sempre la sua
filiazione da quella dei discepoli.
Questo è a tal punto scioccante che si
può dire che il vero motivo della
crocifissione sia stato proprio quello
di aver chiamato se stesso Figlio di
Dio in senso unico. Si tratta di una
rivelazione definitiva e diretta [1] ,
perché Dio si rivela con la sua Parola:



non possiamo aspettare un’altra
rivelazione, in quanto Cristo è Dio
(cfr., per es., Gv 20, 17) che si dà a
noi, inserendoci nella vita che
scaturisce dal seno di suo Padre.

In Cristo, Dio apre e dona la propria
intimità, che di per sé è inaccessibile
all’uomo quando si avvale solo delle
proprie forze [2] . La rivelazione
stessa è un atto di amore, perché il
Dio personale dell’Antico Testamento
apre liberamente il suo cuore e
l’Unigenito del Padre ci viene
incontro per diventare una sola cosa
con noi e riportarci al Padre (cfr. Gv
1, 18). A questo la filosofia non
poteva giungere, perché lo si può
conoscere solo mediante la fede.

2. Dio nella sua vita intima

Dio non solo ha una sua vita intima,
ma Dio è – si identifica con – la sua
vita intima, una vita caratterizzata
da eterne relazioni vitali di
conoscenza e di amore, che ci



portano a esprimere il mistero della
divinità in termini di processioni .

Di fatto i nomi rivelati delle tre
Persone divine esigono che si pensi a
Dio come al procedere eterno del
Figlio dal Padre e alla reciproca
relazione – anch’essa eterna –
dell’Amore che «procede dal Padre» (
Gv 15, 26) e «prende dal Figlio» (cfr. 
Gv 16,14), che è lo Spirito Santo. La
Rivelazione ci parla, dunque, di due
processioni in Dio: la generazione del
Verbo (cfr. Gv 17, 6) e la processione
dello Spirito Santo. Con la
caratteristica peculiare che entrambe
sono relazioni immanenti, perché si
trovano in Dio: sono addirittura Dio
stesso, dato che Dio è Personale;
quando parliamo di processione, di
solito pensiamo a qualcosa che esce
da un altro e comporta cambiamento
e movimento. Dato che l’uomo è stato
creato a immagine e somiglianza del
Dio Uno e Trino (cfr. Gn 1, 26-27), la
migliore analogia con le processioni



divine la possiamo trovare nello
spirito umano, dove la conoscenza
che abbiamo di noi stessi non esce
all’esterno: il concetto che ci
facciamo di noi è diverso da noi
stessi, ma non si trova fuori di noi.
Lo stesso si può dire dell’amore che
abbiamo per noi. Allo stesso modo, in
Dio il Figlio procede dal Padre ed è
sua Immagine, analogamente a come
il concetto è immagine della realtà
conosciuta. Solo che questa
immagine in Dio è così perfetta che è
Dio stesso, con tutta la sua
infinitezza, eternità e onnipotenza: il
Figlio è una sola cosa col Padre, lo
stesso Qualcosa, quell’unica e
indivisa natura divina, pur essendo
un altro Qualcuno. Il Simbolo niceno-
costantinopolitano lo esprime con la
formula: «Dio da Dio, Luce da Luce,
Dio vero da Dio vero». Il fatto è che il
Padre genera il Figlio donandosi a
Lui, dandogli la propria sostanza e la
propria natura; non in parte, come



accade nella generazione umana, ma
perfettamente e infinitamente.

Lo stesso si può dire dello Spirito
Santo, che procede come l’Amore dal
Padre e dal Figlio. Procede da
entrambi, perché è il Dio eterno e
increato che il Padre dona al Figlio
generandolo e che il Figlio restituisce
al Padre come risposta al Suo Amore.
Questo Dono è Dono di sé, perché il
Padre genera il Figlio
comunicandogli totalmente e
perfettamente il suo stesso Essere
mediante il suo Spirito. La terza
Persona è, dunque, l’Amore
reciproco fra il Padre e il Figlio [3] . Il
nome tecnico di questa seconda
processione è spirazione . Seguendo
l’analogia della conoscenza e
dell’amore, si può dire che lo Spirito
procede come la volontà che si
muove verso il Bene conosciuto.

Queste due processioni si dicono 
immanenti , e si differenziano



radicalmente dalla creazione, che è 
transeunte , nel senso che è qualcosa
che Dio opera indirizzandola fuori di
sé. In quanto processioni, rendono
conto della distinzione in Dio, mentre
che, in quanto immanenti, danno
ragione dell’unità. Perciò il mistero
del Dio Uno e Trino non può essere
ridotto a una unità senza distinzioni,
come se le tre Persone fossero solo
tre finzioni; o a tre esseri senza unità
perfetta, come se si trattasse di tre
dei diversi, anche se uniti.

Le due processioni sono il
fondamento delle diverse relazioni
che in Dio si identificano con le
Persone divine: l’essere Padre,
l’essere Figlio e l’essere da Essi
spirato. Di fatto, come non è possibile
essere padre ed essere figlio della
stessa persona nello stesso senso,
così non è possibile essere allo stesso
tempo la Persona che procede dalla
spirazione e le due Persone dalle
quali procede. È bene chiarire che



nel mondo creato le relazioni sono
accidenti, nel senso che le sue
relazioni non si identificano con il
suo essere, anche se lo caratterizzano
profondamente come nel caso della
filiazione. In Dio, dato che nelle
processioni è donata tutta la sostanza
divina, le relazioni sono eterne e si
identificano con la sostanza stessa.

Queste tre relazioni eterne non solo
caratterizzano, ma si identificano
con le tre Persone divine, dato che
pensare al Padre vuol dire pensare al
Figlio; e pensare allo Spirito Santo
vuol dire pensare a quelli rispetto ai
quali Egli è Spirito. Così le Persone
divine sono tre Qualcuno, ma un
unico Dio. Non come avviene fra tre
uomini, che partecipano della stessa
natura umana senza esaurirla. Le tre
Persone sono ciascuna tutta la
Divinità, identificandosi con l’unica
Natura di Dio [4] : le Persone sono
l’Una nell’Altra. Perciò Gesù può dire
a Filippo che chi ha visto Lui ha visto



il Padre (cfr. Gv 14, 9), in quanto Egli
e il Padre sono una cosa sola (cfr. Gv
10, 30 e 17, 21). Questa dinamica , che
tecnicamente si chiama pericòresi o 
circumincesio (due termini che fanno
riferimento a un movimento
dinamico in cui l’uno si scambia con
l’altro come in una danza in cerchio),
aiuta a rendersi conto che il mistero
del Dio Uno e Trino è il mistero
dell’Amore: «È Lui stesso eterno
scambio d’amore: Padre, Figlio e
Spirito Santo, e ci ha destinati ad
esserne partecipi» ( Catechismo ,
221).

3. La nostra vita in Dio

Dato che Dio è un eterno scambio
d’Amore, è comprensibile che, nel
Suo operare, questo Amore trabocchi
fuori da Lui. Tutto l’agire di Dio nella
storia è opera congiunta delle tre
Persone, in quanto esse si
distinguono solo nell’intimità di Dio.
Eppure ognuna imprime nelle azioni



divine ad extra la propria
caratteristica personale [5] . Con
un’immagine si potrebbe dire che
l’azione divina è sempre unica, come
il dono che noi potremmo ricevere
da parte di una famiglia amica, che è
frutto di un solo atto; ma, a chi
conosce le persone che fanno parte
di quella famiglia, è possibile
riconoscere la mano o l’intervento di
ognuna di esse in base all’impronta
personale da esse lasciato nell’unico
dono.

Questo riconoscimento è possibile
perché abbiamo conosciuto le
Persone divine nella loro distinzione
personale mediante le missioni,
quando Dio Padre ha inviato nella
storia, insieme, il Figlio e lo Spirito
Santo (cfr. Gv 3, 16-17 e 14, 26),
affinché si facessero presenti tra gli
uomini: «Le missioni divine
dell’Incarnazione del Figlio e del
dono dello Spirito Santo sono quelle
che particolarmente manifestano le



proprietà delle Persone divine» ( 
Catechismo , 258). Essi sono come le
due mani del Padre [6] che
abbracciano gli uomini di tutti i
tempi per portarli in seno al Padre.
Se Dio è presente in tutti gli esseri in
quanto principio di ciò che esiste,
con le missioni il Figlio e lo Spirito si
fanno presenti in una forma nuova 
[7] . La stessa Croce di Cristo
manifesta all’uomo di tutti i tempi
l’eterno Dono che Dio fa di Se stesso,
rivelando nella sua morte l’intima
dinamica dell’Amore che unisce le
tre Persone.

Questo vuol dire che il significato
ultimo della realtà, quello che ogni
uomo desidera svelare, quello che è
stato indagato dai filosofi e dalle
religioni di tutti i tempi, è il mistero
del Padre che eternamente genera il
Figlio nell’Amore, che è lo Spirito
Santo. Nella Trinità si trova, così, il
modello originario della famiglia
umana [8] e la sua vita intima è



l’autentica aspirazione di ogni essere
umano. Dio vuole che tutti gli uomini
siano una sola famiglia, ossia, una
sola cosa con Lui medesimo, essendo
figli nel Figlio. Ogni persona è stata
creata a immagine e somiglianza
della Trinità (cfr. Gn 1, 27) ed è fatta
per vivere in comunione con gli altri
uomini, ma soprattutto con il Padre
del Cielo. Qui sta il fondamento
ultimo del valore della vita di ogni
persona umana, indipendentemente
dalle sue capacità o dalle sue
ricchezze.

L’accesso al Padre, però, si può
trovare solo in Cristo, Via, Verità e
Vita (cfr. Gv 14, 6): mediante la
grazia, gli uomini possono arrivare
ad essere un solo Corpo mistico nella
comunione della Chiesa. Attraverso
la contemplazione della vita di Cristo
e attraverso i sacramenti, abbiamo
accesso alla stessa vita intima di Dio.
Grazie al Battesimo siamo inseriti
nella dinamica di Amore della



Famiglia delle tre Persone divine.
Perciò nella vita cristiana si tratta di
scoprire che, a partire dall’esistenza
ordinaria, dalle molteplici relazioni
che stabiliamo e dalla nostra vita
familiare, che ha avuto il suo
modello perfetto nella Sacra Famiglia
di Nazaret, possiamo arrivare a Dio:
«Frequenta le tre Persone, Dio Padre,
Dio Figlio e Dio Spirito Santo. E per
arrivare alla Trinità Beatissima,
passa attraverso Maria» [9] . In
questo modo è possibile capire il
significato della storia come
cammino dalla trinità alla Trinità,
imparando dalla “trinità della terra”
– Gesù, Maria e Giuseppe – ad alzare
lo sguardo verso la Trinità del Cielo.

Giulio Maspero

Bibliografia di base

Catechismo della Chiesa Cattolica,
232-267.



Compendio del Catechismo della
Chiesa Cattolica, 44-49.

Letture raccomandate

San Josemaría, Omelia Umiltà , Amici
di Dio , 104-109.

J. Ratzinger, Il Dio di Gesù Cristo.
Meditazioni sul Dio uno e trino ,
Queriniana Edizioni, 2005.

------------------------------------------

[1] Cfr. San Tommaso d’Aquino, In
Epist. ad Gal. , c. 1, lect. 2.

[2] «Dio ha lasciato qualche traccia
del suo Essere trinitario nella
creazione e nell’Antico Testamento,
ma l’intimità del suo Essere come
Trinità Santa costituisce un mistero
inaccessibile alla sola ragione
umana, e anche alla fede d’Israele,
prima dell’Incarnazione del Figlio di
Dio e dell’invio dello Spirito Santo.
Tale mistero è stato rivelato da Gesù



Cristo, ed è la sorgente di tutti gli
altri misteri» ( Compendio , 45).

[3] Lo Spirito Santo «è la terza
Persona della Santissima Trinità. È
Dio, uno e uguale al Padre e al Figlio.
Egli “procede dal Padre” ( Gv 15, 26),
il quale, principio senza principio, è
l’origine di tutta la vita trinitaria. E
procede anche dal Figlio ( Filioque ),
per il dono eterno che il Padre ne fa
al Figlio. Inviato dal Padre e dal
Figlio incarnato, lo Spirito Santo
guida la Chiesa “a conoscere la Verità
tutta intera” ( Gv 16, 13)» ( 
Compendio , 47).

[4] «La Chiesa esprime la sua fede
trinitaria confessando un solo Dio in
tre Persone: Padre e Figlio e Spirito
Santo. Le tre Persone divine sono un
solo Dio perché ciascuna di esse è
identica alla pienezza dell’unica e
indivisibile natura divina. Esse sono
realmente distinte tra loro, per le
relazioni che le mettono in



riferimento le une alle altre: il Padre
genera il Figlio, il Figlio è generato
dal Padre, lo Spirito Santo procede
dal Padre e dal Figlio» ( Compendio ,
48).

[5] «Inseparabili nella loro unica
sostanza, le Persone divine sono
inseparabili anche nel loro operare:
la Trinità ha una sola e medesima
operazione. Ma, nell’unico agire
divino, ogni Persona è presente
secondo il modo che le è proprio
nella Trinità» ( Compendio , 49).

[6] Cfr. Sant’Ireneo, Adversus
haereses , IV, 20, 1.

[7] Cfr. San Tommaso d’Aquino, 
Summa Theologiae , I, q. 43, a. 1, c. e
a. 2, ad 3.

[8] «Il “noi” divino costituisce il
modello eterno del “noi” umano; di
quel “noi” innanzitutto che è formato
dall’uomo e dalla donna creati a
immagine e somiglianza



divina» (Giovanni Paolo II, Lettera
alle famiglie , 2-II-1994, 6).

[9] San Josemaría, Forgia , 543.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/tema-5-la-
santissima-trinita/ (07/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/tema-5-la-santissima-trinita/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-5-la-santissima-trinita/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-5-la-santissima-trinita/

	TEMA 5. La Santissima Trinità

