
opusdei.org

TEMA 40. Padre
nostro, che sei nei
cieli

Con il Padre nostro Gesù Cristo
ci insegna a rivolgerci a Dio
come Padre. È la preghiera
filiale per eccellenza.

27/04/2018

1. Gesù ci insegna a rivolgerci a Dio
come Padre

Con il Padre nostro Gesù ci insegna a
rivolgerci a Dio come Padre:
«Pregare il Padre è entrare nel suo
mistero, quale Egli è, e quale il Figlio



ce lo ha rivelato: “L’espressione Dio-
Padre non era stata mai rivelata a
nessuno. Quando lo stesso Mosè
chiese a Dio chi fosse, si sentì
rispondere un altro nome. A noi
questo nome è stato rivelato nel
Figlio: questo nome, infatti, implica il
nuovo nome di Padre” (Tertulliano, 
De oratione , 3)» ( Catechismo , 2779).

Nell’insegnare il Padre nostro , Gesù
svela ai suoi discepoli che anch’essi
sono stati resi partecipi della sua
condizione di Figlio: «Mediante la
rivelazione di questa preghiera i
discepoli scoprirono una loro
speciale partecipazione alla
figliolanza divina, della quale
l’apostolo Giovanni dirà nel prologo
del suo Vangelo: “A quanti… l’hanno
accolto (e cioè: a quanti hanno
accolto il Verbo che si è fatto carne),
Gesù ha dato il potere di diventare
figli di Dio” (Gv 1, 12). A ragione
perciò, secondo il suo stesso



insegnamento, essi pregano: Padre
nostro » [1] .

Gesù Cristo fa sempre distinzione tra
«Padre mio» e «Padre vostro» (cfr. Gv
20, 17). Infatti, quando Egli prega
non dice mai «Padre nostro». Questo
dimostra che la sua relazione con Dio
è del tutto singolare: è una relazione
sua e di nessun altro. Con la
preghiera del Padre nostro , Gesù
vuol rendere consapevoli i suoi
discepoli della loro condizione di figli
di Dio, ma indica allo stesso tempo la
differenza che c’è tra la sua filiazione
divina naturale e la nostra filiazione
divina adottiva ricevuta da Dio come
dono gratuito.

La preghiera del cristiano è la
preghiera di un figlio di Dio che si
rivolge a suo Padre Dio con
confidenza filiale, che «è indicata
nelle Liturgie d’Oriente e di
Occidente con una felice espressione
tipicamente cristiana: “ parresìa ”,



vale a dire semplicità schietta,
fiducia filiale, gioiosa sicurezza,
umile audacia, certezza di essere
amati (cfr. Ef 3, 12; Eb 3, 6; 4, 16; 10,
19; 1 Gv 2, 28; 3, 21; 5, 14)» ( 
Catechismo , 2778). Il vocabolo “ 
parresìa ” indicava in origine il
privilegio della libertà di parola del
cittadino greco nelle assemblee
popolari, ed è stato adottato dai Padri
della Chiesa per esprimere il
comportamento filiale del cristiano
davanti a suo Padre Dio.

2. Filiazione divina e fraternità
cristiana

Nel chiamare Dio Padre nostro,
riconosciamo che la filiazione divina
ci unisce a Cristo, «primogenito tra
molti fratelli» ( Rm 8, 29), mediante
una vera fraternità soprannaturale.
«La Chiesa è questa nuova
comunione di Dio e degli uomini» ( 
Catechismo , 2790).



Per tale ragione la santità cristiana,
pur essendo personale e individuale,
non è mai individualista o
egocentrica: «Se preghiamo in verità
il Padre nostro , usciamo
dall’individualismo, perché ne siamo
liberati dall’Amore che accogliamo. Il
“nostro” dell’inizio della Preghiera
del Signore, come il “noi” delle
ultime quattro domande, non esclude
nessuno. Perché sia detto in verità
(cfr. Mt 5, 23-24; 6, 14-16), le nostre
divisioni e i nostri antagonismi
devono essere superati» ( 
Catechismo , 2792).

La fraternità costituita dalla
filiazione divina si estende a tutti gli
uomini, perché in un certo modo
tutti sono figli di Dio – creature sue –
e sono chiamati alla santità: «Sulla
terra non c’è che una razza: quella
dei figli di Dio» [2] . Perciò ogni
cristiano deve sentirsi solidale nel
compito di condurre tutta l’umanità
a Dio.



La filiazione divina ci spinge
all’apostolato che è una
manifestazione irrinunciabile di
filiazione e di fraternità: «Prima di
ogni altra cosa, devi pensare agli
altri, a coloro che ti sono vicini,
stimandoli per quello che sono: figli
di Dio, con tutta la dignità di questo
titolo meraviglioso. Con i figli di Dio
dobbiamo comportarci come figli di
Dio: il nostro amore deve essere
abnegato, quotidiano, ricco di mille
sfumature di comprensione, di
sacrificio silenzioso, di donazione
nascosta» [3] .

3. Il senso della filiazione divina
come fondamento della vita
spirituale

Quando si vive intensamente la
filiazione divina, essa arriva ad
essere «un atteggiamento profondo
dell’anima, che finisce per informare
tutta l’esistenza: è presente in tutti i
pensieri, in tutti i desideri, in tutti gli



affetti» [4] . Si tratta di una realtà da
vivere sempre, e non solo in
circostanze particolari della vita:
«Non possiamo essere figli di Dio solo
di quando in quando, anche se ci
devono essere alcuni momenti
particolarmente riservati a
considerare e approfondire la realtà
e il senso della filiazione divina, che
è il nocciolo della pietà» [5] .

San Josemaría insegna che il senso o
coscienza viva della filiazione divina
«è il fondamento dello spirito
dell’Opus Dei. Tutti gli uomini sono
figli di Dio. Ma un figlio si può
comportare con suo padre in diverse
maniere. Bisogna rendersi conto che
il Signore, volendoci suoi figli, ci ha
ammessi a vivere nella sua casa, in
mezzo al mondo: ha voluto che
fossimo della sua famiglia, che tutte
le cose sue fossero nostre e le nostre
sue, che lo trattassimo con tanta
familiarità e fiducia da chiedergli,
come fa il bambino, la luna!» [6] .



La gioia cristiana affonda le sue
radici nel senso della filiazione
divina: «La gioia è conseguenza
necessaria della filiazione divina, del
saperci amati con predilezione da
nostro Padre Dio, che ci accoglie, ci
aiuta e ci perdona» [7] . Nella
predicazione di San Josemaría molto
spesso appariva chiaramente che la
sua gioia sgorgava dalla
considerazione di questa realtà: «Per
motivi che non occorre ricordare –
ma che ben conosce Gesù, che ci
presiede dal Tabernacolo -, la vita mi
ha condotto a sapere in modo tutto
particolare di essere figlio di Dio, e
ad assaporare la gioia di mettermi
nel cuore di mio Padre, per
rettificare, per purificarmi, per
servirlo, per comprendere e scusare
tutti, sul fondamento del suo amore e
della mia umiliazione […]. Nel corso
degli anni, ho cercato senza
cedimenti di fondarmi su questa
gioiosa realtà» [8] .



Una delle questioni più delicate che
l’uomo si pone quando medita sulla
filiazione divina è il problema del
male. Molti non riescono a mettere
d’accordo l’esperienza del male nel
mondo con la certezza di fede della
infinita bontà di Dio. I santi
insegnano che tutto ciò che accade
nella vita dell’uomo dev’essere
considerato un bene perché hanno
capito profondamente la relazione
tra la filiazione divina e la Santa
Croce. È quello che esprimono, per
esempio, queste parole di San
Tommaso Moro alla figlia maggiore,
mentre era incarcerato nella Torre di
Londra: «Figlia mia amatissima, non
si turbi mai la tua anima qualunque
cosa possa accadermi in questo
mondo. Nulla può accadermi che Dio
non voglia. E io sono perfettamente
sicuro che qualunque cosa avvenga,
per quanto cattiva possa sembrare,
sarà in verità la cosa migliore» [9] .
Le stesse cose insegna San Josemaría
in relazione magari a situazioni



meno drammatiche, ma nelle quali
un’anima cristiana può soffrire e
restare turbata: «Dispiaceri?
Contrarietà per questa o quella
vicenda? Non vedi che è tuo Padre-
Dio a volerlo?..., ed Egli è buono…, ed
Egli ti ama… - te solo! – più di quanto
tutte le madri del mondo messe
insieme possano amare i propri
figli!» [10] .

Per San Josemaría, la filiazione
divina non è dolciastra, estranea alla
sofferenza e al dolore. Al contrario,
egli afferma che è intrinsecamente
legata alla Croce presente
inevitabilmente nella vita di tutti
coloro che vogliono seguire Cristo da
vicino: «Gesù prega nell’orto: Pater
mi ( Mt 26, 39), Abba, Pater ! (Mc 14,
36). Dio è mio Padre, anche se mi
manda sofferenze. Mi ama con
tenerezza, anche se mi ferisce. Gesù
soffre, per compiere la Volontà del
Padre… E io, che a mia volta voglio
compiere la santissima Volontà di



Dio, seguendo le orme del Maestro,
potrò lamentarmi se trovo la
sofferenza come compagna di
strada? Sarà un segno certo della mia
filiazione, perché Egli mi tratta come
il suo divino Figlio. E, allora, come
Lui, potrò gemere e piangere da solo
nel mio Getsemani, ma prostrato a
terra, riconoscendo il mio nulla,
salirà fino al Signore un grido
sgorgato dall’intimo della mia anima:
Pater mi, Abba, Pater,… fiat !» [11] .

Un’altra conseguenza importante del
senso della filiazione divina è
l’abbandono filiale nelle mani di Dio,
non dovuto tanto alla lotta ascetica
personale – anche se la si
presuppone -, quanto al lasciarsi
portare da Dio. Per questo si parla di
abbandono. Si tratta di un
abbandono attivo, libero e cosciente,
da parte del figlio. Questo
atteggiamento ha dato origine a un
modo concreto di vivere la filiazione
divina – che non è l’unico, né è un



cammino obbligatorio per tutti -,
chiamato «infanzia spirituale»:
consiste nel riconoscersi dinanzi a
Dio non solo figlio, ma figlio piccolo,
come un bambino pieno di necessità.
Così si esprime San Francesco di
Sales: « Se non diventerete semplici
come i bambini, non entrerete nel
regno dei cieli (cfr. Mt 18, 3). Finché il
bambino è piccolino, conserva una
grande semplicità; riconosce solo sua
madre; ha un solo amore, sua madre;
un’unica aspirazione, il grembo di
sua madre; non desidera altro se non
adagiarsi in così amabile riposo.
L’anima perfettamente semplice ha
un solo amore, Dio; e in questo unico
amore, una sola aspirazione,
riposare sul petto del Padre celeste, e
lì fissare il suo riposo, quale figlio
amorevole, lasciando completamente
ogni iniziativa a Lui, non
desiderando altro che rimanere per
sempre in questa santa confidenza» 
[12] . Da parte sua, anche San
Josemaría consigliava di percorrere



la via dell’infanzia spirituale: «Se
sarete bambini non avrete dispiaceri:
i bambini dimenticano subito i loro
guai per tornare ai giochi abituali. –
Pertanto, abbandonandovi, non
avrete di che preoccuparvi, giacché
riposerete nel Padre» [13] .

4. Le sette domande del Padre
nostro

Nella preghiera del Signore,
all’invocazione iniziale «Padre
nostro, che sei nei cieli», seguono
sette domande. «Le prime tre
domande hanno come oggetto la
Gloria del Padre: la santificazione del
Nome, l’avvento del Regno e il
compimento della Volontà divina. Le
altre quattro presentano a Lui i
nostri desideri: queste domande
riguardano la nostra vita per nutrirla
e guarirla dal peccato, e si
ricollegano al nostro combattimento
per la vittoria del Bene sul Male» ( 
Catechismo , 2857).



Il Padre nostro , come insegna San
Tommaso d’Aquino, è modello di
ogni preghiera: «La preghiera
dominicale è la più perfetta delle
Preghiere… In essa, non solo
domandiamo tutto quello che
possiamo desiderare con rettitudine,
ma anche secondo l’ordine in cui
conviene desiderarlo. Sicché questa
preghiera non solo ci insegna a
domandare, ma plasma anche tutta
la nostra affettività» [14] .

Prima domanda: Sia santificato il tuo
nome

La santità di Dio non può essere
accresciuta da nessuna creatura.
Perciò «il termine “santificare” qui
va inteso non già nel suo senso
causativo (Dio solo santifica, rende
santo), ma piuttosto nel suo senso
estimativo: riconoscere come santo,
trattare in una maniera santa […].
Fin dalla prima domanda al Padre
nostro siamo immersi nell’intimo



mistero della sua Divinità e nel
dramma della salvezza della nostra
umanità. Chiedergli che il suo Nome
sia santificato ci coinvolge nel
Disegno che [egli] “nella sua
benevolenza aveva… prestabilito”,
“per essere santi e immacolati al suo
cospetto nella carità” (cfr. Ef 1, 9.4)» (
Catechismo , 2807). Così dunque,
l’esigenza della prima domanda è
che la santità divina risplenda e si
accresca nella nostra vita: «Chi
potrebbe santificare Dio, dato che è
Lui che santifica? Ispirandoci alle
parole “Sarete santi poiché Io sono
santo” ( Lv 20, 26), chiediamo che,
santificati dal battesimo,
perseveriamo in ciò che abbiamo
cominciato ad essere. E lo chiediamo
tutti i giorni perché pecchiamo tutti i
giorni e dobbiamo purificare i nostri
peccati con una santificazione
incessante… Ricorriamo, pertanto,
alla preghiera affinché la santità
rimanga in noi» [15] .



Seconda domanda: Venga il tuo
regno

La seconda domanda esprime la
speranza che arrivi un tempo nuovo
in cui Dio sia riconosciuto da tutti
come Re che colmerà di benefici i
suoi sudditi: «Questa richiesta è il
“Marana Tha”, il grido dello Spirito e
della Sposa: “Vieni, Signore Gesù” ( 
Ap 22, 20) […]. Nella preghiera del
Signore si tratta principalmente della
venuta finale del Regno di Dio con il
ritorno di Cristo (cfr. Tt 2, 13)» ( 
Catechismo , 2817-2818). D’altra
parte, il Regno di Dio ha avuto già
inizio in questo mondo con la prima
venuta di Cristo e l’invio dello Spirito
Santo: «“Il Regno di Dio è giustizia,
pace e gioia nello Spirito Santo” ( Rm
14, 17). Gli ultimi tempi, nei quali
siamo, sono quelli dell’effusione
dello Spirito Santo. Pertanto, si è
ingaggiato un combattimento
decisivo tra “la carne” e lo Spirito
(cfr. Gal 5, 16-25): “Solo un cuore



puro può dire senza trepidazione
alcuna: ‘Venga il tuo Regno!’. Bisogna
essere stati alla scuola di Paolo per
dire: ‘Non regni più dunque il
peccato nel nostro corpo mortale ( 
Rm 6, 12). Colui che nelle azioni, nei
pensieri, nelle parole si conserva
puro, può dire a Dio ‘Venga il tuo
Regno!’ (San Cirillo di Gerusalemme, 
Catecheses mistagogicæ , 5, 13)» ( 
Catechismo , 2819). In definitiva,
nella seconda domanda esprimiamo
il desiderio che Dio regni
attualmente in noi mediante la
grazia, che il suo Regno sulla terra si
estenda sempre più e che alla fine
dei tempi Egli regni pienamente su
tutti nel Cielo.

Terza domanda: Sia fatta la tua
volontà, come in cielo così in terra

La volontà di Dio è che «tutti gli
uomini siano salvati e arrivino alla
conoscenza della verità» (1 Tm 2,
3-4). Gesù ci insegna che si entra nel



Regno dei Cieli, non mediante le
parole, ma facendo «la volontà del
Padre mio che è nei cieli» ( Mt 7, 21).
Perciò qui «chiediamo al Padre
nostro di unire la nostra volontà a
quella del Figlio suo per compiere la
sua Volontà, il suo Disegno di
salvezza per la vita del mondo. Noi
siamo radicalmente incapaci di ciò,
ma, uniti a Gesù e con la potenza del
suo Spirito Santo, possiamo
consegnare a lui la nostra volontà e
decidere di scegliere ciò che sempre
ha scelto il Figlio suo: fare ciò che
piace al Padre (cfr. Gv 8, 29)» 
(Catechismo , 2825). Come afferma
un Padre della Chiesa, quando nel 
Padre nostro preghiamo sia fatta la
tua volontà, come in cielo così in
terra , non lo chiediamo «nel senso
che Dio faccia quello che vuole, ma
che noi diventiamo capaci di fare
quello che Dio vuole» [16] . D’altra
parte, l’espressione come in cielo così
in terra fa capire che in questa
domanda desideriamo che, come si è



compiuta la volontà di Dio negli
angeli e nei beati del Paradiso, così si
compia in noi che ancora siamo sulla
terra.

Quarta domanda: Dacci oggi il nostro
pane quotidiano

Questa domanda esprime
l’abbandono filiale dei figli di Dio,
perché «il Padre, che ci dona la vita,
non può non darci il nutrimento
necessario per la vita, tutti i beni
convenienti, materiali e
spirituali» (Catechismo, 2830). Il
senso cristiano di questa quarta
domanda «riguarda il Pane di Vita: la
Parola di Dio da accogliere nella fede,
il Corpo di Cristo ricevuto
nell’Eucaristia (cfr. Gv 6, 26-58)» ( 
Catechismo , 2835). La parola 
quotidiano , «intesa nel suo
significato temporale, è una ripresa
pedagogica di “oggi” (cfr. Es 16,
19-21) per confermarci in una
confidenza “senza riserve”. Intesa in



senso qualitativo, significa il
necessario per la vita e, in senso lato,
ogni bene sufficiente per il
sostentamento (cfr. 1 Tm 6, 8)» ( 
Catechismo , 2837).

Quinta richiesta: Rimetti a noi i
nostri debiti come noi li rimettiamo
ai nostri debitori

In quest’altra domanda cominciamo
col riconoscere la nostra condizione
di peccatori: «Torniamo a Lui, come
il figlio prodigo (cfr. Lc 15, 11-32), e ci
riconosciamo peccatori, davanti a
Lui, come il pubblicano (cfr. Lc 18,
13). La nostra richiesta inizia con
una “confessione”, con la quale
confessiamo ad un tempo la nostra
miseria e la sua misericordia» ( 
Catechismo , 2839). Ma questa
richiesta non sarà ascoltata se prima
non avremo risposto ad una
esigenza: perdonare quelli che ci
offendono. La ragione è la seguente:
«Questo flusso di misericordia non



può giungere al nostro cuore finché
noi non abbiamo perdonato a chi ci
ha offeso. L’Amore, come il Corpo di
Cristo, è indivisibile: non possiamo
amare Dio che non vediamo, se non
amiamo il fratello, la sorella che
vediamo (cfr. 1 Gv 4, 20). Nel rifiuto
di perdonare ai nostri fratelli e alle
nostre sorelle, il nostro cuore si
chiude e la sua durezza lo rende
impermeabile all’amore
misericordioso del Padre» ( 
Catechismo , 2840).

Sesta domanda: Non ci indurre in
tentazione

Questa domanda è collegata alla
precedente, perché il peccato è
conseguenza del libero consenso alla
tentazione. Perciò ora «chiediamo al
Padre nostro di non “indurci” in essa
[…]. Noi gli chiediamo di non
lasciarci prendere la strada che
conduce al peccato. Siamo impegnati
nella lotta “tra la carne e lo Spirito”.



Questa richiesta implora lo Spirito di
discernimento e di fortezza» ( 
Catechismo , 2846). Dio ci dà sempre
la sua grazia per vincere le
tentazioni: «Dio è degno di fede e non
permetterà che siate tentati oltre le
vostre forze ma, insieme con la
tentazione, vi darà anche il modo di
uscirne per poterla sostenere» (1 Cor
10, 13), però per vincere sempre le
tentazioni è necessario pregare: «Il
combattimento e la vittoria sono
possibili solo nella preghiera. È per
mezzo della sua preghiera che Gesù è
vittorioso sul Tentatore, fin
dall’inizio (cfr. Mt 4, 11) e nell’ultimo
combattimento della sua agonia (cfr. 
Mt 26, 36-44). Ed è al suo
combattimento e alla sua agonia che
Cristo ci unisce in questa domanda al
Padre nostro […]. Questa richiesta
acquista tutto il suo significato
drammatico in rapporto alla
tentazione finale del nostro
combattimento quaggiù; implora la 
perseveranza finale . “Ecco, Io vengo



come un ladro. Beato chi è
vigilante” ( Ap 16, 15)» ( Catechismo ,
2849).

Settima domanda: Ma liberaci dal
male

L’ultima domanda è contenuta anche
nella preghiera sacerdotale di Gesù a
suo Padre: «Non chiedo che tu li tolga
dal mondo, ma che li custodisca dal
maligno» ( Gv 17, 15). Infatti, «in
questa richiesta il Male non è
un’astrazione; indica invece una
persona: Satana, il Maligno, l’angelo
che si oppone a Dio. Il
“diavolo” [“dia-bolos”, colui che “si
getta di traverso”] è colui che “vuole
ostacolare” il Disegno di Dio e la sua
opera di salvezza compiuta in
Cristo» ( Catechismo , 2851). Inoltre,
«chiedendo di essere liberati dal
Maligno, noi preghiamo nel
contempo per essere liberati da tutti i
mali, presenti, passati e futuri, di cui
egli è l’artefice o l’istigatore» ( 



Catechismo , 2854), specialmente dal
peccato, l’unico vero male [17] , e
dalla sua pena che è la condanna
eterna. Gli altri mali e le altre
tribolazioni possono trasformarsi in
beni, se li accettiamo e li uniamo alle
sofferenze di Cristo sulla Croce.

Manuel Belda

Bibliografia di base Catechismo della
Chiesa Cattolica , 2759-2865.

Benedetto XVI-Joseph Ratzinger, Gesù
di Nazaret , Rusconi ed., Milano 2007
(capitolo dedicato all’orazione del
Signore).

Letture raccomandate

San Josemaría, Omelie Il rapporto
con Dio e Verso la santità , in Amici di
Dio, 142-153 e 294-316.

J. Burggraf, El sentido de la filiación
divina , in AA. VV., Santidad y mundo ,
Pamplona 1996, pp. 109-127.



F. Fernández-Carvajal y P. Beteta, 
Hijos de Dios. La filiación divina que
vivió y predicó el beato Josemaría
Escrivá , Madrid 1995.

F. Ocáriz, La filiación divina, realidad
central en la vida y en la enseñanza de
Mons. Escrivá de Balaguer , in AA.
VV., Mons. Escrivá de Balaguer y el
Opus Dei . En el 50 aniversario de su
fundación , Pamplona 1985, pp.
173-214.

B. Perquin, Abba, Padre: para
alabanza de tu gloria , Madrid 1999.

J. Sesé, La conciencia de la filiación
divina, fuente de vida espiritual , in
J.L. Illanes (coord.), El Dios y Padre de
Nuestro Señor Jesucristo , XX
Simposio internacional de Teología
de la Universidad de Navarra,
Pamplona 2000, pp. 495-517.

J Stöhr, La vida del cristiano según el
espíritu de filiación divina , in



«Scripta Theologica» 24 (1992/3)
872-893.

--------------------------

[1] Giovanni Paolo II, Allocuzione ,
Udienza generale dell’1-VII-1987, 3.

[2] San Josemaría, È Gesù che passa ,
13.

[3] Ibidem , 36.

[4] San Josemaría, Amici di Dio , 146.

[5] San Josemaría, Colloqui , 102.

[6] San Josemaría, È Gesù che passa ,
64.

[7] San Josemaría, Forgia , 332.

[8] San Josemaría, Amici di Dio , 143.

[9] San Tommaso Moro, Preghiere e
lettere dalla tor re, n. 7 (Lettera di
Margaret ad Alice, agosto 1534, nella
quale racconta un lungo colloquio



con suo padre nella prigione),
Osanna Venosa, 2000.

[10] San Josemaría, Forgia , 929.

[11] San Josemaría, Via Crucis , I
Stazione, Punti di meditazione , n. 1.

[12] San Francesco di Sales, 
Trattenimenti spirituali , n. 16, 7, Città
Nuova, 2009.

[13] San Josemaría, Cammino , 864.

[14] San Tommaso d’Aquino, Summa
theologiæ , II-II, 83, 9.

[15] San Cipriano, De dominica
oratione , 12.

[16] Ibidem , 14.

[17] Cfr. San Josemaría, Cammino ,
386

© Fondazione Studium, 2016 e ©
Ufficio Comunicazione dell'Opus Dei,
2016.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/tema-40-padre-
nostro-che-sei-nei-cieli/ (06/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/tema-40-padre-nostro-che-sei-nei-cieli/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-40-padre-nostro-che-sei-nei-cieli/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-40-padre-nostro-che-sei-nei-cieli/

	TEMA 40. Padre nostro, che sei nei cieli

