
opusdei.org

TEMA 39. L’orazione

L’orazione è necessaria per la
vita spirituale: è il respiro che
permette alla vita dello spirito
di perfezionarsi e attualizzare
la fede nella presenza di Dio e
del suo amore.

28/04/2018

1. Che cos'è l'orazione [1]

Per indicare la relazione cosciente e
colloquiale dell'uomo con Dio si
usano due vocaboli: preghiera e
orazione . La parola “ preghiera "
proviene dal verbo latino precor , che



significa pregare, rivolgersi a
qualcuno chiedendo un beneficio. Il
termine “ orazione " proviene dal
sostantivo latino oratio , che significa
parlare, discorso, colloquio.

Le definizioni che di solito si danno
dell'orazione rispecchiano il
significato dei termini che abbiamo
visto. San Giovanni Damasceno la
considera come «l'elevazione
dell'anima a Dio e la richiesta dei
beni convenienti» [2] ; per San
Giovanni Climaco, invece, si tratta
piuttosto di una «conversazione
familiare e di una unione dell'uomo
con Dio» [3] .

L'orazione è assolutamente
necessaria per la vita spirituale. È
come il respiro che permette alla vita
dello spirito di crescere.
Nell'orazione si manifesta la fede in
Dio e nel suo amore. Si stimola la
speranza che porta a orientare la vita
verso di Lui e a confidare nella sua



provvidenza. Il cuore si dilata se
rispondiamo col nostro amore
all'Amore divino.

Nell'orazione l'anima, guidata dallo
Spirito Santo dal più profondo di se
stessa (cfr. Catechismo , 2562), si
unisce a Cristo, maestro, modello e
via di ogni orazione cristiana (cfr. 
Catechismo , 2599 ss.), e con Cristo,
per Cristo e in Cristo si rivolge a Dio
Padre, partecipando della ricchezza
della vita trinitaria (cfr. Catechismo ,
2559-2564). Da qui l'importanza che
nella vita di orazione ha la Liturgia e,
al centro di tutto, l'Eucaristia.

2. I contenuti dell'orazione

I contenuti dell'orazione, come quelli
di ogni dialogo di amore, possono
essere molteplici. Se ne possono
mettere in evidenza alcuni
particolarmente significativi.

Petizione



In tutta la Sacra Scrittura si trovano
frequenti riferimenti all'orazione
impetratoria; la troviamo anche sulle
labbra di Gesù, che non solo ricorre
ad essa, ma invita a chiedere dando
grande valore alla preghiera
semplice e fiduciosa. La tradizione
cristiana ha ripetuto questo invito,
mettendolo in pratica in molti modi:
richiesta di perdono, richiesta della
propria salvezza e della salvezza
degli altri, richieste per la Chiesa e
per l'apostolato, richieste per le
necessità più diverse.

In realtà, l'orazione di petizione fa
parte dell'esperienza religiosa
universale. Il riconoscimento,
talvolta vago dell'esistenza di Dio (o
più genericamente di un essere
superiore), porta a rivolgersi a Lui,
sollecitandone protezione e aiuto.
Certamente l'orazione non si limita
alla preghiera, ma la petizione è la
manifestazione decisiva dell'orazione
in quanto riconoscimento ed



espressione della condizione di
creatura dell'uomo e della sua
assoluta dipendenza da un Dio, del
quale la fede ci fa conoscere
pienamente l'amore (cfr. 
Catechismo , 2629 e 2635).

Rendimento di grazie

Il riconoscimento dei beni ricevuti e,
attraverso di essi, della magnificenza
e della misericordia di Dio, ci spinge
a rivolgere il nostro spirito a Dio per
proclamare i suoi benefici e per
ringraziarlo. La disposizione al
ringraziamento si trova in tutta la
Sacra Scrittura e in tutta la storia
della spiritualità. L'una e l'altra
mettono in evidenza che, quando
questa disposizione ha le sue radici
nell'anima, porta a riconoscere come
dono di Dio tutto ciò che accade, non
solo ciò che è gratificante, ma anche
quello che appare avverso o
negativo.



Consapevole che ciò che accade fa
parte del disegno amoroso di Dio, il
credente sa che tutto concorre al
bene di coloro che lo amano (cfr. Rm
8, 28). «Abituati a innalzare il cuore a
Dio, in rendimento di grazie, molte
volte al giorno. – Perché ti dà questo
e quest'altro. – Perché ti hanno
disprezzato. – Perché non hai ciò di
cui hai bisogno o perché lo hai.
Perché ha fatto così bella sua Madre,
che è anche Madre tua. – Perché ha
creato il sole e la luna e
quell'animale e quella pianta. –
Perché ha fatto eloquente
quell'uomo, e te impacciato nel
parlare… Ringrazialo di tutto, perché
tutto è buono» [4] .

Adorazione e lode

Parte essenziale dell'orazione è
riconoscere e proclamare la
grandezza di Dio, la pienezza del suo
essere, l'infinità della sua bontà e del
suo amore. Alla lode si può arrivare



partendo dalla considerazione della
bellezza e della grandezza
dell'universo, come troviamo in molti
testi biblici (cfr., per esempio, Sal 19; 
Sir 42, 15-25; Dn 3, 32-90) e in
numerose preghiere della tradizione
cristiana [5] ; o partendo dalle grandi
e meravigliose opere che Dio compie
nella storia della salvezza, come
troviamo nel Magnificat ( Lc 1, 46-55)
o nei grandi inni paolini (ved., per
esempio, Ef 1, 3-14); o ancora
partendo da fatti piccoli e magari
insignificanti nei quali si manifesta
l'amore di Dio.

In tutti i casi, ciò che caratterizza la
lode è che lo sguardo va direttamente
a Dio stesso, così come Egli è in sé,
nella sua perfezione illimitata e
infinita. «La lode è la forma di
preghiera che più immediatamente
riconosce che Dio è Dio! Lo canta per
se stesso, gli rende gloria perché egli
è, a prescindere da ciò che fa» ( 
Catechismo , 2639). Perciò è



intimamente unita all'adorazione, al
riconoscimento, non solo
intellettuale ma esistenziale, della
piccolezza di tutto il creato a
paragone con il Creatore e, di
conseguenza, all'umiltà,
all'accettazione della indegnità
personale davanti a colui che ci
trascende all'infinito; alla meraviglia
che causa il fatto che questo Dio, al
quale gli angeli e l'universo intero
rendono omaggio, si sia degnato non
solo di volgere il suo sguardo
sull'uomo, ma di abitare nell'uomo, e,
addirittura, di incarnarsi.

Adorazione, lode, petizione,
ringraziamento riassumono le
disposizioni di fondo che
configurano tutto il dialogo tra
l'uomo e Dio. Qualunque sia il
contenuto dell'orazione, chi prega lo
fa sempre, in un modo o nell'altro,
esplicitamente o implicitamente,
adorando, lodando, supplicando,
implorando o ringraziando quel Dio



che riverisce, che ama e nel quale
confida. È importante, allo stesso
tempo, ribadire che i contenuti
concreti dell'orazione potranno
essere molto diversi. Certe volte si
ricorrerà all'orazione per
considerare qualche passo della
Scrittura, per approfondire una
verità cristiana, per rivivere la vita di
Cristo, per sentire la vicinanza di
Santa Maria… Altre volte inizierà
partendo dalla propria vita, per far
partecipe Dio delle gioie e dei dolori,
delle speranze e dei problemi che
l'esistenza comporta; o per trovare
sostegno e consolazione; o per
esaminare davanti a Dio il proprio
comportamento e concretare
propositi e decisioni; o più
semplicemente per commentare le
vicende quotidiane con chi sappiamo
che ci ama.

Essendo incontro con Dio, sul quale il
credente si appoggia e dal quale sa di
essere amato, l'orazione può vertere



su tutte le vicende che costituiscono
l'esistenza e su tutti i sentimenti che
il cuore può provare. «Mi hai scritto:
“Pregare è parlare con Dio. Ma di che
cosa?". – Di che cosa? Di Lui, di te:
gioie, tristezze, successi e insuccessi,
nobili ambizioni, preoccupazioni
quotidiane…, debolezze! E atti di
ringraziamento e suppliche: e Amore
e riparazione. In due parole:
conoscerlo e conoscerti:
“frequentarsi"!» [6] . Seguendo l'una
o l'altra via, l'orazione sarà sempre
un incontro intimo e filiale tra
l'uomo e Dio, che ravviverà la
consapevolezza della sua vicinanza e
indurrà a vivere ogni giorno
dell'esistenza alla sua presenza.

3. Modi o forme dell'orazione

Riguardo ai modi o forme in cui si
esprime l'orazione gli autori fanno
diverse distinzioni: orazione vocale e
orazione mentale, orazione pubblica
e orazione privata, orazione



intellettuale o riflessiva e orazione
affettiva, orazione regolata e
orazione spontanea, ecc. Altre volte
gli autori classificano i modi
dell'orazione secondo la gradazione
dell'intensità distinguendo fra
orazione mentale, orazione affettiva,
orazione di quiete, contemplazione,
orazione unitiva…

Il Catechismo articola la sua
esposizione distinguendo tra:
preghiera vocale, meditazione e
orazione di contemplazione. «Esse
hanno in comune un tratto
fondamentale: il raccoglimento del
cuore. Tale vigilanza nel custodire la
Parola e nel rimanere alla presenza
di Dio fa di queste tre espressioni dei
momenti forti della vita di
preghiera» ( Catechismo , 2699).
Dall'analisi del testo si può notare
che il Catechismo , nell'impiegare
questa terminologia, non fa
riferimento a tre gradi della vita di
preghiera, ma piuttosto a due vie, la



preghiera vocale e la meditazione,
presentandole entrambe come
idonee a condurre alla vetta della
vita di orazione che è la
contemplazione. Nella nostra
esposizione ci atterremo a questo
schema.

La preghiera vocale

L'espressione “preghiera vocale" si
riferisce a una preghiera che si
esprime vocalmente, vale a dire,
mediante parole pronunciate o
pensate. Questa prima
approssimazione, pur essendo esatta,
non va al nocciolo della questione.
Infatti mentre da una parte il dialogo
interiore, anche quando può essere
considerato come esclusivamente o
prevalentemente mentale, fa
riferimento al linguaggio che si
articola a voce alta o nel silenzio,
dall'altra, si deve dire che la
preghiera vocale non riguarda solo le
parole, ma coinvolge la mente e il



cuore. Pertanto sarebbe più esatto
sostenere che la preghiera vocale è
quella che si fa utilizzando formule
prestabilite sia lunghe che brevi
(giaculatorie), prese dalla Sacra
Scrittura (il Padre nostro , l' Ave
Maria …) o ricevute dalla tradizione
spirituale (la preghiera al SS.
Sacramento Signore mio Gesù Cristo ,
il Veni Sancte Spiritus , la Salve , il 
Memorare …).

Tutto ciò, naturalmente, a condizione
che le espressioni o le formule
recitate vocalmente siano vera
preghiera, ossia, che adempiano il
requisito che chi le recita lo faccia
non solo con la bocca ma con la
mente e con il cuore. Se venisse
meno questa condizione, se non si
avesse coscienza di chi è Colui al
quale la preghiera è diretta, di che
cosa si dice nella preghiera e di chi la
dice, allora, come afferma Santa
Teresa di Gesù in maniera
espressiva, non si può parlare



propriamente di preghiera «benché
si muovano molto le labbra» [7] .

L'orazione vocale gioca un ruolo
decisivo nella pedagogia della
preghiera, soprattutto all'inizio della
relazione con Dio. In realtà, già
dall'apprendimento del segno della
Croce e delle prime preghiere vocali,
il bambino, e spesso anche l'adulto,
s'introduce nell'esperienza concreta
della fede e, dunque, della vita di
orazione. La preghiera vocale ha
importanza e svolge un ruolo non
soltanto agli inizi del dialogo con Dio,
ma è chiamata ad accompagnare la
vita spirituale durante tutto il suo
percorso.

La meditazione

Meditare significa applicare il
pensiero alla considerazione di una
realtà o di una idea con il desiderio
di conoscerla e comprenderla con
maggiore profondità e perfezione.
Per un cristiano la meditazione –



detta anche orazione mentale –
richiede che la mente sia orientata a
Dio come è stato nel corso della
storia di Israele e in modo pieno e
definitivo in Cristo, e che, dalla
prospettiva di Dio volga lo sguardo
alla propria esistenza per valutarla e
adeguarla al mistero di vita,
comunione e amore che Dio ha fatto
conoscere.

La meditazione si può svolgere in
modo spontanea, nei momenti di
silenzio che accompagnano e
seguono le celebrazioni liturgiche o a
seguito della lettura di un testo
biblico o di un passo di un autore
spirituale, oppure si può dedicare ad
essa un tempo specifico. In ogni caso,
è ovvio che – specialmente da
principio, ma non solo allora –
richieda uno sforzo, un desiderio di
approfondire la conoscenza di Dio e
della sua volontà, e l'impegno
personale effettivo di migliorare la
propria vita cristiana. In questo



senso, si può affermare che «la
meditazione è soprattutto una
ricerca» (Catechismo, 2705);
comunque è bene precisare che non
si tratta della ricerca di qualcosa , ma
di Qualcuno . La meditazione
cristiana non tende solo, né prima di
tutto, a capire qualcosa (in ultima
analisi, a capire il modo di procedere
e di manifestarsi di Dio), ma a
incontrarsi con Lui e, avendolo
incontrato, a identificarsi con la sua
volontà e unirsi a Lui.

L'orazione di contemplazione

Il perfezionamento dell'esperienza
cristiana e, in essa e con essa, quella
dell'orazione, portano a una
comunicazione fra il credente e Dio
sempre più continua, più personale e
più intima. Su questo piano si colloca
l'orazione che il Catechismo definisce
contemplativa, che è frutto di una
crescita nell'esperienza teologale
dalla quale fluisce un vivo senso



della vicinanza amorosa di Dio; di
conseguenza, la relazione con Lui
diventa sempre più diretta, familiare
e fiduciosa e, al di là delle parole e
del pensiero riflesso, si arriva a
vivere anche di fatto in intima
comunione con Lui.

«Che cos'è la preghiera?», s'interroga
il Catechismo all'inizio del capitolo
dedicato alla preghiera
contemplativa, e risponde
immediatamente affermando, con
parole prese da Santa Teresa di Gesù,
che non è altro «che un intimo
rapporto di amicizia, un frequente
trattenimento da solo a solo con
Colui da cui sappiamo d'essere
amati» [8] . L'espressione preghiera
contemplativa, così come la
impiegano il Catechismo e molti altri
scritti precedenti e successivi,
rimanda dunque a ciò che si può
definire come la vetta della
contemplazione; vale a dire, il
momento nel quale, per azione della



grazia, lo spirito è condotto fino alla
soglia del divino, trascendendo ogni
altra realtà. Però anche, e più
ampiamente, a una crescita viva e
sentita della presenza di Dio e del
desiderio di una profonda
comunione con Lui. Questo sia nel
tempo che dedichiamo
particolarmente all'orazione, sia
durante il resto dell'esistenza.
L'orazione, insomma, è chiamata a
coinvolgere l'intera persona umana –
intelletto, volontà e sentimenti -,
arrivando al centro del cuore per
cambiarne le disposizioni,
plasmando tutta la vita del cristiano,
facendone un altro Cristo (cfr. Gal 2,
20).

4. Condizioni e caratteristiche
dell'orazione

L'orazione, come ogni atto
pienamente personale, richiede
attenzione e intenzione, coscienza
della presenza di Dio e dialogo



effettivo e sincero con Lui.
Condizione perché tutto questo sia
possibile è il raccoglimento . Per
accoglimento si intende l'azione con
la quale la volontà, in virtù della
capacità di dominare l'insieme delle
forze che compongono la natura
umana, cerca di moderare la
dispersione, ottenendo così calma e
serenità interiore. Questa
disposizione è essenziale nei
momenti dedicati specificatamente
all'orazione, perché elimina ogni
altra attività e cerca di evitare le
distrazioni. Il raccoglimento non si
deve limitare a questi periodi di
tempo: deve invece arrivare ad
essere abituale, facilitando una vita
di fede e di amore che, riempiendo il
cuore portino, espressamente o
implicitamente, a vivere ogni azione
con un riferimento a Dio.

Un'altra condizione dell'orazione è la 
fiducia . Senza la piena fiducia in Dio
e nel suo amore, non ci può essere



orazione, almeno un'orazione sincera
e capace di superare le prove e le
difficoltà. Non si tratta solo della
fiducia che una determinata richiesta
sia accolta, ma della sicurezza che si
ha in Colui che sappiamo ci ama e ci
comprende, e davanti al quale
possiamo aprire senza riserve il
nostro cuore (cfr. Catechismo ,
2734-2741).

Talvolta l'orazione è un dialogo che
sgorga con facilità dalle profondità
dell'anima ; accompagnato da
piacere e consolazione, in altri
momenti, invece – forse più
frequenti -, può richiedere impegno e
determinazione. In questi casi può
nascere lo scoraggiamento che porta
a pensare che il tempo dedicato alla
relazione con Dio non abbia senso
(cfr. Catechismo , 2728). In questi
momenti si mette in evidenza
l'importanza di un'altra qualità che
deve avere l'orazione: la 
perseveranza . La ragion d'essere



dell'orazione non è quello di ottenere
benefici o di ricevere particolari
soddisfazioni, piaceri o consolazioni,
ma di stare in comunione con Dio; da
qui la necessità e l'importanza della
perseveranza nell'orazione, che è
sempre - con o senza desiderio e con
gioia, un incontro vivo con Dio (cfr.
Catechismo, 2742-2745, 2746-2751).

Caratteristica specifica e
fondamentale dell'orazione cristiana
è il suo carattere trinitario . È frutto
dell'azione dello Spirito Santo
presente mediante la grazia nel
cuore di ciascuno [9] che, infondendo
e stimolando la fede, la speranza e
l'amore, ci fa crescere nella presenza
di Dio, fino a saperci allo stesso
tempo sulla terra, in cui viviamo e
lavoriamo, e nel cielo. Il cristiano che
vive di fede sa di poter frequentare
gli angeli, i santi, Santa Maria e, in
modo speciale, Cristo, Figlio di Dio
incarnato, nella cui umanità
percepisce la divinità. E, seguendo



questo cammino, a riconoscere Dio
Padre e il suo infinito amore, e a
entrare con una profondità sempre
maggiore in una rapporto
confidenziale con Lui.

L'orazione cristiana è perciò, e in
modo eminente, un'orazione filiale .
L'orazione di un figlio che, in ogni
momento – nella gioia e nel dolore,
nella fatica e nel riposo – si rivolge
con semplicità e sincerità a suo Padre
per mettere nelle sue mani i desideri
e i sentimenti del proprio cuore, con
la sicurezza di trovare in Lui
comprensione e buona accoglienza. E
ancor più, un amore nel quale ogni
cosa trova senso.

José Luis Illanes

Bibliografia di base Catechismo della
Chiesa Cattolica , 2558-2758.

Letture raccomandate



San Josemaría, Omelie Il trionfo di
Cristo nell'umiltà ; L'eucaristia,
mistero di fede e d'amore ; 
L'Ascensione del Signore in cielo ; Lo
Spirito Santo, il grande sconosciuto ; 
A Gesù per Maria , in È Gesù che
passa , 12-21, 83-94, 117-126, 127-138
e 139-149; Omelie Il rapporto con
Dio ; Vita d'orazione ; Verso la santità
in Amici di Dio , 142-153, 238-257,
294-316.

J. Echevarría, Itinerari di vita
cristiana , Ares, Milano 2001, pp.
77-88.

J. L. Illanes, Tratado de teología
espiritual , Eunsa, Pamplona 2007,
pp. 427-483.

M. Belda, Guidati dallo Spirito di Dio.
Corso di teologia spirituale , Edusc,
2009.

----------------------------------



[1] La Chiesa professa la sua Fede nel
Simbolo degli Apostoli ( Prima parte
di queste guide ). Celebra il Mistero,
vale a dire, la realtà di Dio e del suo
amore al quale ci introduce la fede,
nella Liturgia sacramentale ( Seconda
parte ). Come frutto di questa
celebrazione del Mistero, i fedeli
ricevono una vita nuova che li porta
a vivere in accordo con la condizione
di figli di Dio ( Terza parte ). La
comunicazione all'uomo della vita
divina richiede che sia ricevuta e
vissuta in una disposizione di
relazione personale con Dio: una
relazione che si esprime, si sviluppa
e si potenzia nell'orazione ( Quarta
parte ).

[2] San Giovanni Damasceno, De fide
orthodoxa , III, 24; PG 94, 1090.

[3] San Giovanni Climaco, Scala
paradisi , grado 28; PG 88, 1129.

[4] San Josemaría, Cammino , 268.



[5] Rimandiamo a due fra le più belle
e più note: il “Cantico delle creature"
e le “Lodi al Dio Altissimo" e di San
Francesco d'Assisi.

[6] San Josemaría, Cammino , 91.

[7] Santa Teresa di Gesù, Prime
mansioni , c. 1, 7, in Opere , ed.
Postulazione generale o.c.d., Roma
1981, p. 765.

[8] Santa Teresa di Gesù, Libro della
vita , c. 8, n. 5, in Opere , p. 95; cfr. 
Catechismo , 2709.

[9] Cfr. San Josemaría, Colloqui , 116.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/tema-39-
lorazione/ (06/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/tema-39-lorazione/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-39-lorazione/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-39-lorazione/

	TEMA 39. L’orazione

