opusdei.org

TEMA 38. Il nono e il
decimo
comandamento del
Decalogo

Questi due comandamenti
aiutano a vivere la santa
purezza (il nono) e il distacco
dai beni materiali (il decimo)
nei pensieri e nei desideri.

01/05/2018

«Non desiderare la moglie del tuo
prossimo. Non desiderare la casa del
tuo prossimo, né il suo campo, né il
suo schiavo, né la sua schiava, né il



suo bue, né il suo asino, né alcuna
delle cose che sono del tuo
prossimo» ( Dt 5, 21)..

«Chiunque guarda una donna per
desiderarla, ha gia commesso
adulterio con lei nel suo cuore» ( Mt
5, 26).

1. I peccati interni

Questi due comandamenti si
riferiscono agli atti interni
corrispondenti ai peccati contro il
sesto e il settimo comandamento, che
la tradizione morale classifica fra i
cosiddetti peccati interni.
Dispongono a vivere in modo
positivo la purezza (il nono) e il
distacco dai beni materiali (il
decimo) nei pensieri e nei desideri,
secondo le parole del Signore: «Beati
i puri di cuore, perché vedranno Dio»
e «Beati i poveri di spirito, perché di
essi e il Regno dei Cieli» (Mt 5, 3.8).



La prima questione alla quale si
dovrebbe dare risposta € se ha senso
parlare di peccati interni. In altre
parole, perché si qualificano come
negativi atti dell’intelletto e della
volonta che non portano ad atti
esterni cattivi?

La domanda non é superflua, perché
fra 1 peccati enumerati nel Nuovo
Testamento ci sono soprattutto atti
esterni (adulterio, fornicazione,
omicidi, idolatria, stregonerie, liti,
ira, ecc.) ma vengono indicati anche
come peccati alcuni atti interni
(invidia, concupiscenza, avarizia) [1].

Gesu stesso spiega che e dal cuore
dell’'uomo che provengono «i
propositi malvagi, gli omicidi, gli
adulteri, le prostituzioni, i furti, le
false testimonianze, le bestemmie» (
Mt 15, 19). Nell’ambito della castita
insegna che «chiunque guarda una
donna per desiderarla, ha gia
commesso adulterio con lei nel suo



cuore» ( Mt 5, 28). Questi testi danno
un’importante indicazione per la
morale, perché fanno capire come
I'origine delle azioni dell’'uomo, e
quindi della bonta o della malvagita
di una persona, sta nei desideri del
cuore, in cio che la persona “vuole” e
sceglie. La malvagita dell’omicidio,
dell’adulterio, del furto non sta
soltanto nella fisicita dell’azione, o
nelle sue conseguenze (che pure sono
importanti), ma soprattutto nel cuore
dell’omicida, dell’adultero, del ladro,
che, concepita una certa azione
cattiva, la vuole: decide di seguire
una direzione contraria all’amore del
prossimo, e quindi anche all’amore a
Dio.

Lo volonta si dirige sempre verso un
bene, ma talvolta si tratta di un bene
apparente, qualcosa che non é
ordinabile al bene della persona nel
suo insieme. Il ladro vuole qualcosa
che considera un bene, ma il fatto
che quell’oggetto appartenga a



un’altra persona rende impossibile
che la scelta di prenderlo per sé si
possa ordinare al suo bene come
persona o - che é lo stesso — al fine
della sua vita. In questo senso, non é
necessario che ci sia l’atto esteriore
per qualificare la volonta in modo
positivo o negativo. Chi decide di
rubare, anche se poi non puo farlo
per un imprevisto, ha agito male. Ha
compiuto un atto interno volontario
contro la giustizia.

La bonta e la malvagita della persona
risiedono nella sua volonta, e
dunque, a stretto rigore, si
dovrebbero usare queste categorie
nel riferirsi ai desideri (voluti,
accettati), e non ai pensieri. Quando
parliamo dell’intelletto utilizziamo
altre categorie, come vero e falso.
Quando il nono comandamento
proibisce 1 “pensieri impuri” non si
sta riferendo alle immagini, o al
pensiero in sé, ma al movimento
della volonta che accetta il diletto



disordinato che una certa immagine
(interna o esterna) gli produce [2].

I peccati interni si possono dividere
in:

-1 comunemente detti “cattivi
pensieri”: sono la rappresentazione
immaginaria di un atto peccaminoso
senza 'intenzione di compierlo. E
peccato mortale se si tratta di
materia grave, se la si cerca o se si
consente di dilettarsi in essa;

- cattivo desiderio ( desiderium ):
desiderio interiore e generico di
un’azione peccaminosa della quale la
persona si compiace. Non si ha
esattamente I'intenzione di
compierla (cosa che richiede sempre
una volonta efficace), anche se in
non pochi casi la si farebbe se non
esistessero alcuni motivi che frenano
la persona (come le conseguenze
dell’azione, la difficolta di compierla,
ecc.);



- il godimento peccaminoso : é la
compiacenza deliberata in un’azione
cattiva gia compiuta da sé o da altri.
Rinnova il peccato nell’anima.

[ peccati interni, in se stessi, di solito
hanno una gravita minore dei
corrispondenti peccati esterni,
perché l’atto esterno manifesta in
genere una volontarieta piu piena.
Tuttavia, in realta, sono molto
pericolosi per chi cerca un rapporto
di amicizia con Dio, in quanto:

- St commettono piu facilmente , in
quanto basta il consenso della
volonta; e le tentazioni possono
essere piu frequenti;

- 81 presta loro un’attenzione minore,
perché, a volte per ignoranza e a
volte per una certa complicita con le
passioni, non si riconoscono come
peccati, perlomeno veniali se il
consenso é stato imperfetto.



I peccati interni possono deformare
la coscienza, per esempio, quando si
ammette il peccato veniale interno in
modo abituale o con una certa
frequenza, pur volendo evitare il
peccato mortale. Questa
deformazione puo dar luogo a
manifestazioni di irritabilita, a
mancanze di carita, a spirito critico,
a rassegnarsi ad avere frequenti
tentazioni senza lottare decisamente
contro di esse, ecc. [3] ; in alcuni casi
puo indurre anche a non voler
riconoscere i peccati interni,
coprendoli con ragionamenti
irragionevoli, che finiscono col
confondere sempre piu la coscienza;
di conseguenza, cresce 'amor
proprio, nascono inquietudini,
diventa piu costosa 'umilta e la
sincera contrizione e si puo finire in
uno stato di tiepidezza spirituale.
Nella lotta contro i peccati interni e
molto importante non cadere nello
scrupolo [4].



Per lottare contro i peccati interni ci
aiutano:

- la frequenza dei sacramenti, che ci
danno, o ci aumentano la grazia, e
guariscono le nostre miserie;

-l’orazione, la mortificazione e il
lavoro, nella ricerca sincera di Dio;

- 'umilta - che ci permette di
riconoscere le nostre miserie senza
farci scoraggiare davanti ai nostri
errori — e la fiducia in Dio nella
consapevolezza che é sempre
disposto a perdonarci;

- I’esercizio della sincerita con Dio,
con noi stessi e nella direzione
spirituale, curando con diligenza
I’esame di coscienza.

2. La purificazione del cuore

Il nono e il decimo comandamento
riguardano i meccanismi interiori
che inducono ai peccati contro la



castita e la giustizia e piu in generale
ad ogni peccato [5] . In senso positivo
invitano ad agire con retta
intenzione, con un cuore puro. Sono
molto importanti perché non si
limitano a considerare la esteriorita
delle azioni, ma anche la radice dalla
quale nascono.

Queste dinamiche interne sono
fondamentali nella morale cristiana.
Anche gli effetti dei doni dello Spirito
Santo e delle virtu infuse dipendono
dalle disposizioni della persona. Per
questo hanno particolare importanza
le virtu morali, che sono
propriamente disposizioni stabili
della volonta e degli altri appetiti ad
operare il bene. Tenendo presenti
questi elementi si evita la visione
riduttiva della morale come lotta per
evitare i peccati, scoprendo invece il
grande panorama positivo di
impegno per crescere nelle virtu (per
purificare il cuore) che ha I’esistenza



dell’'uomo, e in particolare quella del
cristiano.

Questi due comandamenti si
riferiscono specificamente ai peccati
interni contro le virtu della castita e
della giustizia, che sono ben
rispecchiati nel testo della Sacra
Scrittura in cui si parla di «tre tipi di
smodato desiderio o concupiscenza:
la concupiscenza della carne, la
concupiscenza degli occhi e la
superbia della vita (1 Gv 2, 16)» (
Catechismo , 2514). Il nono
comandamento riguarda il dominio
della concupiscenza della carne; il
decimo riguarda la concupiscenza
del bene altrui. In altre parole,
proibiscono di lasciarsi trascinare da
queste concupiscenze in modo
cosciente e volontario.

Queste tendenze disordinate, o
concupiscenze, consistono nella
«opposizione della “carne” allo
“spirito”. E conseguenza della



disobbedienza del primo peccato» (
Catechismo , 2515). In seguito al
peccato originale nessuno é esente
dalla concupiscenza, ad eccezione di
Nostro Signore Gesu Cristo e della
Vergine Santissima.

Anche se la concupiscenza in se
stessa non e peccato, inclina al
peccato e lo genera quando non e
sottomessa alla ragione illuminata
dalla fede, con I’aiuto della grazia. Se
si dimentica che esiste la
concupiscenza, si puo pensare che
tutte le tendenze che si provano
“siano naturali” e che non ci sia
alcun male a lasciarsi portare da
esse. Molti capiscono che cio é falso
quando considerano cio che succede
con I'impulso alla violenza.
Riconoscono che non ci si deve
lasciar portare da tale impulso, ma
che occorre dominarlo perché non é
naturale. Tuttavia, quando si tratta
della purezza, gli stessi non
riconoscono nulla di simile e dicono



che non c’e niente di male nel
lasciarsi portare dallo stimolo
“naturale”. Il nono comandamento ci
aiuta a capire che le cose non stanno
cosi, perché la concupiscenza ha
distorto la natura, e cio che si prova
come naturale &, spesso, conseguenza
del peccato e quindi e necessario
dominarlo. Lo stesso si potrebbe dire
del desiderio smodato di ricchezze, o
avidita, al quale si riferisce il decimo
comandamento.

E importante conoscere il disordine
causato in noi dal peccato originale e
dai nostri peccati personali; tale
consapevolezza:

- ¢l sprona a pregare : solo Dio ci
perdona il peccato originale, che ha
dato origine alla concupiscenza; e
solo col suo aiuto riusciremo a
vincerla; la grazia di Dio guarisce la
nostra natura dalle ferite del peccato
(oltre ad elevarla all’ordine
soprannaturale);



- cl insegna ad amare tutto il creato
perché é uscito buono dalle mani di
Dio; sono i nostri desideri disordinati
che ciinducono a fare cattivo uso dei
beni creati.

3. La lotta per la purezza

La purezza di cuore significa avere
un modo santo di sentire. Con I’aiuto
di Dio e 'impegno personale si arriva
ad essere piu “puri di cuore” : avere
limpidezza nei pensieri e nei
desideri.

Per cio che si riferisce al nono
comandamento, il cristiano ottiene la
santa purezza con la grazia di Dio e
attraverso la virtu e il dono della
castita, la purezza di intenzione, la
purezza dello sguardo e I’'orazione

[6].

La purezza dello sguardo non
consiste soltanto nell’evitare di
guardare immagini sconvenienti, ma
esige una purificazione nell’uso dei



nostri sensi esterni, che ci induca a
guardare il mondo e le altre persone
con una visione soprannaturale. Si
tratta di una lotta positiva che
permette all’'uomo di scoprire
P’autentica bellezza di tutto il creato,
e in modo particolare la bellezza
delle creature plasmate a immagine
e somiglianza di Dio [7].

«La purezza esige il pudore. Esso
una parte integrante della
temperanza. Il pudore preserva
I'intimita della persona. Consiste nel
rifiuto di svelare cio che deve
rimanere nascosto. E ordinato alla
castita, di cui esprime la delicatezza.
Regola gli sguardi e i gesti in
conformita alla dignita delle persone
e della loro unione» ( Catechismo ,
2521).

4. La poverta del cuore

«Il1 desiderio della vera felicita libera
I'uomo dallo smodato attaccamento
ai beni di questo mondo, per avere



compimento nella visione e nella
beatitudine di Dio» ( Catechismo ,
2548). «La promessa di vedere Dio
supera ogni felicita. Nella Scrittura,
vedere equivale a possedere. Chi
vede Dio, ha conseguito tutti i beni
che si possano concepire» [8].

I beni materiali sono buoni in quanto
mezzi, ma non sono fini. Non
possono riempire il cuore dell’'uomo,
che é fatto per Dio e non si sazia col
benessere materiale.

«Il decimo comandamento proibisce
I’ avidita e il desiderio di
appropriarsi senza misura dei beni
terreni; vieta la cupidigia sregolata,
generata dalla smodata brama delle
ricchezze e del potere in esse insito.
Proibisce anche il desiderio di
commettere un’ingiustizia, con la
quale si danneggerebbe il prossimo
nei suoi beni temporali» (
Catechismo , 2536).



Il peccato é avversione a Dio e
conversione alle creature ;
I’attaccamento ai beni materiali
alimenta questa conversione e porta
alla cecita della mente e
all’indurimento del cuore: «Se uno ha
ricchezze di questo mondo e vedendo
il suo fratello in necessita, gli chiude
il proprio cuore, come dimora in lui
I’amore di Dio?» (1 Gv 3,17). La
brama disordinata dei beni materiali
e contraria alla vita cristiana: non si
puo servire Dio e le ricchezze (cfr. Mt
6, 24; Lc 16, 13).

[’eccessiva importanza che oggi si da
al benessere materiale al di sopra di
molti altri valori, non e indice di
progresso; rappresenta piuttosto un
ridimensionamento e una
degradazione dell’'uomo la cui
dignita sta nell’essere una creatura
spirituale chiamata alla vita eterna
come figlio di Dio (cfr. Lc 12, 19-20).



«Il decimo comandamento esige che
si bandisca dal cuore umano I’
invidia » ( Catechismo , 2538).
L’'invidia é un peccato capitale.
«Consiste nella tristezza che si prova
davanti ai beni altrui» ( Catechismo ,
2539). Dall’invidia possono nascere
molti altri peccati: ’odio, la
maldicenza, la calunnia, la
disobbedienza, ecc.

L’'invidia comporta un rifiuto della
carita. Per lottare contro di essa
dobbiamo vivere la benevolenza, che
cl porta a desiderare il bene agli altri
come manifestazione dell’amore che
abbiamo per loro. In questa lotta ci
aiuta anche la virtu dell’umilta,
perché non bisogna dimenticare che
I'invidia spesso é causata
dall’orgoglio (cfr. Catechismo , 2540).

Pablo Requena

Bibliografia di base Catechismo della
Chiesa Cattolica , 2514-2557.



Letture raccomandate

San Josemaria, Omelia Perché
vedranno Dio , in Amici di Dio ,
175-189; Omelia Distacco , in Amici di
Dio, 110-126

[1] Cfr. Gal 5, 19-21; Rm 1, 29-31; Col
3, 5. San Paolo, dopo aver
raccomandato di astenersi dalla
fornicazione, scrive: «che ciascuno
sappia mantenere il proprio corpo
con santita e rispetto, non come
oggetto di passioni e libidine, come i
pagani che non conoscono Dio [...],
perché Dio non ci ha chiamati
all’impurita, ma alla
santificazione» (1 Ts 4, 4-7).
Sottolinea I'importanza degli affetti,
che sono l’origine delle azioni, e fa
notare la necessita della loro
purificazione in vista della santita.

[2] Si capisce cosl la differenza fra
“sentire” e “consentire”, riferito a



una passione o ad un moto della
sensibilita. Solo quando si consente
con la volonta c’e peccato (se la
materia é peccaminosa).

[3] «Sguazzi nelle tentazioni, ti
esponi al pericolo, giochi con la vista
e con 'immaginazione, parli di...
scempiaggini. — E poi ti meravigli che
ti assalgano dubbi, scrupoli,
confusioni, tristezza e sconforto. -
Devi concedermi che sei poco
coerente» (San Josemaria, Solco,
132).

[4] «Non ti preoccupare, succeda quel
che succeda, se non acconsenti. —
Perché soltanto la volonta puo aprire
la porta del cuore e introdurvi quelle
cose esecrabili» (San Josemaria,
Cammino , 140. Cfr. Ibidem , 258).

[5] «Il decimo comandamento
riguarda l'intenzione del cuore;
insieme con il nono riassume tutti i
precetti della Legge» ( Catechismo ,
2534).



[6] «Con la grazia di Dio giunge alla
purezza del cuore: mediante la virtu
e il dono della castita , perché la
castita permette di amare con un
cuore retto e indiviso; mediante la
purezza d’intenzione che consiste nel
tenere sempre presente il vero fine
dell’'uomo: con un occhio semplice, il
battezzato cerca di trovare e di
compiere in tutto la volonta di Dio
(cfr Rm 12, 2; Col 1, 10); mediante la
purezza dello sguardo , esteriore ed
interiore; mediante la disciplina dei
sentimenti e dell’'immaginazione;
mediante il rifiuto di ogni
compiacenza nei pensieri impuri,
che inducono ad allontanarsi dalla
via dei divini comandamenti: “la
vista provoca negli stolti il
desiderio” (Sap 15, 5); mediante la
preghiera» ( Catechismo , 2520).

[7] «Gli occhi! Attraverso di essi

entrano nell’anima molte iniquita. -
Quante esperienze alla David!... — Se
custodite la vista avrete assicurato la



custodia del cuore» (San Josemaria,
Cammino , 183). «Mio Dio!, trovo
grazia e bellezza in tutto cio che
vedo: custodiro la vista in ogni
momento, per Amore» (San
Josemaria, Forgia , 415).

[8] San Gregorio di Nissa, Orationes
de beatitudinibus , 6: PG 44, 1265A.
Cfr. Catechismo , 2548.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-it/article/tema-38-il-nono-
e-il-decimo-comandamento-del-
decalogo/ (10/01/2026)


https://opusdei.org/it-it/article/tema-38-il-nono-e-il-decimo-comandamento-del-decalogo/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-38-il-nono-e-il-decimo-comandamento-del-decalogo/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-38-il-nono-e-il-decimo-comandamento-del-decalogo/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-38-il-nono-e-il-decimo-comandamento-del-decalogo/

	TEMA 38. Il nono e il decimo comandamento del Decalogo

