
opusdei.org

TEMA 36. Il settimo
comandamento del
Decalogo

Il settimo comandamento
proibisce di prendere o di
tenere ingiustamente i beni del
prossimo e di arrecare danno al
prossimo nei suoi beni.

03/05/2018

«Il settimo comandamento proibisce
di prendere o di tenere
ingiustamente i beni del prossimo e
di arrecare danno al prossimo nei
suoi beni in qualsiasi modo. Esso



prescrive la giustizia e la carità nella
gestione dei beni materiali e del
frutto del lavoro umano. Esige, in
vista del bene comune, il rispetto
della destinazione universale dei
beni e del diritto di proprietà privata.
La vita cristiana si sforza di ordinare
a Dio e alla carità fraterna i beni di
questo mondo» ( Catechismo , 2401).

1. La destinazione universale dei
beni e la proprietà privata

«All’inizio, Dio ha affidato la terra e
le sue risorse alla gestione comune
dell’umanità, affinché se ne
prendesse cura, la dominasse con il
suo lavoro e ne godesse i frutti (cfr. 
Gn 1, 26-29). I beni della creazione
sono destinati a tutto il genere
umano» ( Catechismo , 2402).

Tuttavia, «l’appropriazione dei beni è
legittima al fine di garantire la
libertà e la dignità delle persone, di
aiutare ciascuno a soddisfare i propri
bisogni fondamentali e i bisogni di



coloro di cui ha la responsabilità» ( 
Ibidem ).

«Il diritto alla proprietà privata,
acquisita con il lavoro, o ricevuta da
altri in eredità, oppure in dono, non
elimina l’originaria donazione della
terra all’insieme dell’umanità. La
destinazione universale dei beni
rimane primaria [1] , anche se la
promozione del bene comune esige il
rispetto della proprietà privata, del
diritto ad essa e del suo esercizio» ( 
Catechismo , 2403). Il rispetto del
diritto alla proprietà privata è
importante per lo sviluppo ordinato
della vita sociale.

«“L’uomo, usando dei beni creati,
deve considerare le cose esteriori che
legittimamente possiede, non solo
come proprie, ma anche come
comuni, nel senso che possano
giovare non unicamente a lui, ma
anche agli altri” (Concilio Vaticano II,
Cost. Gaudium et spes , 69, 1). La



proprietà di un bene fa di colui che lo
possiede un amministratore della
Provvidenza, per farlo fruttificare e
spartirne i frutti con gli altri e, in
primo luogo, con i propri
congiunti» (Catechismo, 2404).

Il socialismo marxista, e in
particolare il comunismo, nel
propugnare, fra le altre cose,
l’assoluta subordinazione
dell’individuo alla società, nega il
diritto della persona alla proprietà
privata dei beni di produzione (quelli
che servono per produrre altri beni,
come la terra, alcune industrie, ecc.),
affermando che solo lo Stato può
possedere questi beni, come
condizione per instaurare una 
società senza classi [2].

«La Chiesa ha rifiutato le ideologie
totalitarie e atee associate, nei tempi
moderni, al comunismo o al 
socialismo . Peraltro essa ha pure
rifiutato, nella pratica del



capitalismo, l’individualismo e il
primato assoluto della legge del
mercato sul lavoro umano» ( 
Catechismo , 2425) [3].

2. L’uso dei beni: temperanza,
giustizia e solidarietà

«In materia economica, il rispetto
della dignità umana esige la pratica
della virtù della temperanza , per
moderare l’attaccamento ai beni di
questo mondo; della virtù della 
giustizia , per rispettare i diritti del
prossimo e dargli ciò che gli è
dovuto; e della solidarietà » ( 
Catechismo , 2407).

Parte della virtù della temperanza è
la virtù della povertà . Questa non
consiste nel non possedere , ma
nell’essere distaccato dai beni
materiali, nel contentarsi di ciò che
basta per vivere con sobrietà e
temperanza [4] , e nell’amministrare
i beni di cui si dispone a servizio
degli altri. Nostro Signore ci ha dato



esempio di povertà e distacco da
quando è venuto al mondo fino alla
morte (cfr. 2 Cor 8, 9). Ha anche
indicato le difficoltà che può causare
l’attaccamento alle ricchezze:
«Difficilmente un ricco entrerà nel
regno dei cieli» ( Mt 19, 23).

La virtù morale della giustizia
consiste nell’abito di dare a ciascuno,
con volontà ferma e costante, ciò che
gli è dovuto. La giustizia tra le
singole persone si chiama 
commutativa (per esempio, l’atto di
pagare un debito); la giustizia 
distributiva invece è quella che
«regola ciò che la comunità deve ai
cittadini in proporzione alle loro
prestazioni e ai loro
bisogni» (Catechismo, 2411) [5] ;
infine la giustizia legale è quella del
cittadino verso la comunità (per
esempio, pagare le imposte).

La virtù della solidarietà è «la
determinazione ferma e



perseverante di impegnarsi per il
bene comune: ossia per il bene di
tutti e di ciascuno, perché tutti siamo
veramente responsabili di tutti» [6] .
La solidarietà è «condivisione dei
beni spirituali ancor più che di quelli
materiali» ( Catechismo , 1948).

3. Il rispetto dei beni altrui

Il settimo comandamento proibisce
di prendere, di tenere ingiustamente
o di causare danno al prossimo nei
beni materiali. Si commette furto
quando si prendono di nascosto beni
altrui. La rapina è sottrarli con la
violenza. La frode è il furto che si
commette ingannando con imbrogli,
documenti falsi, ecc., o negando il
salario dovuto. L’ usura consiste nel
pretendere un interesse superiore al
lecito per danaro dato in prestito
(approfittando, in genere, di una
situazione di necessità).

«Sono pure moralmente illeciti: la 
speculazione , con la quale si agisce



per far artificiosamente variare la
stima dei beni, in vista di trarne un
vantaggio a danno di altri; la 
corruzione , con la quale si svia il
giudizio di coloro che devono
prendere decisioni in base al diritto
[per esempio, la subornazione di un
impiegato pubblico o privato]; l’ 
appropriazion e e l’ uso privato dei
beni sociali di un’impresa; i lavori
eseguiti male , la frode fiscale , la 
contraffazione di assegni e di fatture ,
le spese eccessive , lo sperpero .
Arrecare volontariamente un danno
alle proprietà private o pubbliche è
contrario alla legge morale ed esige il
risarcimento» ( Catechismo , 2409).

«I contratti sottostanno alla giustizia
commutativa , che regola gli scambi
tra le persone nel pieno rispetto dei
loro diritti. La giustizia commutativa
obbliga strettamente; esige la
salvaguardia dei diritti di proprietà,
il pagamento dei debiti e
l’adempimento delle obbligazioni



liberamente contratte» ( Catechismo ,
2411). «I contratti [devono essere]
rigorosamente osservati nella misura
in cui l’impegno preso è moralmente
giusto» ( Catechismo , 2410).

L’ obbligo di riparare . Chi ha
commesso un’ingiustizia deve
riparare il danno causato nella
misura in cui questo sia possibile. La 
restituzione di ciò che è stato rubato –
o almeno il desiderio e il proposito di
restituire – è necessario per ricevere
l’assoluzione sacramentale. Il dovere
di restituire obbliga con urgenza: il
colpevole ritardo aggrava il danno
del creditore e la colpa del debitore.
Esenta dal dovere di restituzione
l’impossibilità fisica o morale, finché
essa dura. L’obbligo si può
estinguere, per esempio, se il
creditore condona il debito [7].

4. La dottrina sociale della Chiesa

La Chiesa, «quando compie la sua
missione di annunziare il Vangelo,



attesta all’uomo, in nome di Cristo, la
sua dignità e la sua vocazione alla
comunione delle persone; gli insegna
le esigenze della giustizia e della
pace, conformi alla sapienza di Dio» (
Catechismo , 2419). L’insieme di
questi insegnamenti sui principi che
devono regolare la vita sociale si
chiama Dottrina sociale e fa parte
della dottrina morale cattolica [8].

Punti fondamentali della Dottrina
sociale della Chiesa sono: 1) la
dignità trascendente della persona
umana e l’inviolabilità dei suoi
diritti; 2) il riconoscimento della
famiglia come cellula di base della
società fondata sull’autentico
matrimonio indissolubile, e la
necessità di proteggerla e stimolarla
attraverso le leggi sul matrimonio,
l’educazione e la morale pubblica; 3)
gli insegnamenti intorno al bene
comune e alla funzione dello Stato.



La missione della Gerarchia della
Chiesa è di ordine diverso da quella
delle autorità politiche. Il fine della
Chiesa è soprannaturale e la sua
missione è quella di condurre gli
uomini alla salvezza. Perciò, quando
il Magistero si interessa di aspetti
temporali del bene comune, lo fa in
quanto essi devono essere ordinati al
Bene supremo, nostro ultimo fine. La
Chiesa esprime un giudizio morale,
in materia economica e sociale,
«quando ciò sia richiesto dai diritti
fondamentali della persona e dalla
salvezza delle anime» [9].

È importante sottolineare che «non
spetta ai pastori della Chiesa
intervenire direttamente nell’azione
politica e nell’organizzazione della
vita sociale. Questo compito fa parte
della vocazione dei fedeli laici, i quali
operano di propria iniziativa insieme
con i loro concittadini» ( Catechismo ,
2442) [10].



5. Le attività economiche e la
giustizia sociale

«Il lavoro umano proviene
immediatamente da persone create
ad immagine di Dio e chiamate a
prolungare, le une con e per le altre,
l’opera della creazione
sottomettendo la terra (cfr. Gn 1, 28;
Concilio Vaticano II, Cost. Gaudium et
spes , 34; Giovanni Paolo II, Enc. 
Centesimus annus , 31). Il lavoro,
quindi, è un dovere: “Chi non vuol
lavorare, neppure mangi” ( 2 Ts 3, 10.
Cfr. 1 Ts 4, 11 ). Il lavoro esalta i doni
del Creatore e i talenti ricevuti. Può
anche essere redentivo» ( 
Catechismo , 2427). Compiendo il
lavoro in unione con Cristo, l’uomo
in un certo modo diventa
cooperatore con il Figlio di Dio nella
sua opera di redenzione. Il lavoro è
mezzo di santificazione delle persone
e delle realtà terrene, animandole
dello Spirito di Cristo (cfr. Ibidem ) 
[11].



Nell’esercizio del proprio lavoro
«ciascuno ha il diritto di iniziativa
economica; ciascuno userà
legittimamente i propri talenti per
concorrere a un’abbondanza di cui
tutti possano godere, e per
raccogliere dai propri sforzi i giusti
frutti. Procurerà di conformarsi agli
ordinamenti emanati dalle legittime
autorità in vista del bene comune
(cfr. Giovanni Paolo II, Enc. 
Centesimus annus , 1-V-1991, 32;
34)» ( Catechismo , 2429) [12].

La responsabilità dello Stato :
«L’attività economica, in particolare
quella dell’economia di mercato, non
può svolgersi in un vuoto
istituzionale, giuridico e politico.
Essa suppone, al contrario, sicurezza
circa le garanzie delle libertà
individuali e della proprietà, oltre
che una moneta stabile e servizi
pubblici efficienti. Il primo compito
dello Stato, pertanto, è quello di
garantire tale sicurezza, di modo che



chi lavora possa godere i frutti del
proprio lavoro e, quindi, si senta
stimolato a compierlo con efficienza
e onestà» [13].

Gli imprenditori « hanno il dovere di
considerare il bene delle persone e
non soltanto l’aumento dei profitti.
Questi, comunque, sono necessari.
Permettono di realizzare gli
investimenti che assicurano
l’avvenire delle imprese.
Garantiscono l’occupazione» ( 
Catechismo , 2432). Essi hanno anche
«davanti alla società, la
responsabilità economica ed
ecologica delle loro operazioni» [14].

«L’accesso al lavoro e alla
professione deve essere aperto a
tutti, senza ingiusta discriminazione:
a uomini e a donne, a chi è in buone
condizioni psico-fisiche e ai disabili,
agli autoctoni e agli immigrati (cfr.
Giovanni Paolo II, Enc. Laborem
exercens , 14-IX-1981, 19; 22-23).



Secondo le circostanze, la società
deve aiutare i cittadini a trovare un
lavoro e un impiego (cfr. Giovanni
Paolo II, Enc. Centesimus annus ,
48)» ( Catechismo , 2433). «Il giusto
salario è il frutto legittimo del lavoro.
Rifiutarlo o non darlo a tempo debito
può rappresentare una grave
ingiustizia» ( Catechismo , 2434) [15].

La giustizia sociale . Si è cominciato a
utilizzare questa espressione nel XX
secolo in riferimento alla dimensione
universale raggiunta dai problemi di
giustizia. «La società assicura la
giustizia sociale allorché realizza le
condizioni che consentono alle
associazioni e agli individui di
conseguire ciò a cui hanno diritto
secondo la loro natura e la loro
vocazione» ( Catechismo , 1928).

Giustizia e solidarietà tra le nazioni .
«Le nazioni ricche hanno una grave
responsabilità morale nei confronti
di quelle che da se stesse non



possono assicurarsi i mezzi del
proprio sviluppo o ne sono state
impedite in conseguenza di tragiche
vicende storiche. Si tratta di un
dovere di solidarietà e di carità; ed
anche di un obbligo di giustizia, se il
benessere delle nazioni ricche
proviene da risorse che non sono
state equamente pagate» ( 
Catechismo , 2439).

«L’ aiuto diretto costituisce una
risposta adeguata a necessità
immediate, eccezionali, causate, per
esempio, da catastrofi naturali, da
epidemie, ecc. Ma esso non basta a
risanare i gravi mali che derivano da
situazioni di miseria, né a far fronte
in modo duraturo ai bisogni» ( 
Catechismo , 2440).

Occorre anche riformare le istituzioni
economiche e finanziarie
internazionali perché possano
promuovere e potenziare rapporti
equi con i paesi meno sviluppati (cfr. 



ibidem ; Giovanni Paolo II, Enc. 
Sollicitudo rei socialis , 30-XII-1987,
16).

6. Giustizia e carità

La carità – forma virtutum , forma di
tutte le virtù -, che è superiore alla
giustizia, non si manifesta solo o
soprattutto nel dare più di quello che
si deve per stretto diritto. Consiste
soprattutto nel dare qualcosa di se
stesso, cioè amare. Deve
accompagnare sempre la giustizia,
vivificandola dal di dentro. L’unione
fra giustizia e carità si manifesta, per
esempio, nel dare ciò che si deve con
gioia, e in genere nel praticare la
giustizia con dolcezza e
comprensione [16].

La giustizia dev’essere sempre 
informata dalla carità. Non si può
pensare di risolvere i problemi della
convivenza umana semplicemente
con una giustizia intesa come 
adeguato funzionamento , anonimo,



delle strutture sociali: «Nel risolvere i
problemi, cerca di non esagerare mai
la giustizia sino a dimenticarti della
carità» (San Josemaría, Solco , 973).

La giustizia e la carità devono essere
vissute specialmente nella attenzione
alle persone più bisognose (poveri,
malati, ecc.). Non si potrà mai
raggiungere una organizzazione
sociale in cui sia superflua
l’attenzione personale alle necessità
materiali e spirituali del prossimo.
L’esercizio delle opere di
misericordia materiali e spirituali
sarà sempre necessario (cfr. 
Catechismo , 2447).

«L’amore – caritas – sarà sempre
necessario, anche nella società più
giusta. Non c’è nessun ordinamento
statale giusto che possa rendere
superfluo il servizio dell’amore. Chi
vuole sbarazzarsi dell’amore si
dispone a sbarazzarsi dell’uomo in
quanto uomo. Ci sarà sempre



sofferenza che necessita di
consolazione e di aiuto. Sempre ci
sarà solitudine. Sempre ci saranno
anche situazioni di necessità
materiale nelle quali è indispensabile
un aiuto nella linea di un concreto
amore per il prossimo. Lo Stato che
vuole provvedere a tutto, che assorbe
tutto in sé, diventa in definitiva
un’istanza burocratica che non può
assicurare l’essenziale di cui l’uomo
sofferente – ogni uomo – ha bisogno:
l’amorevole dedizione personale» 
[17].

La miseria umana attira la
compassione di Cristo Salvatore, che
ha voluto prenderla su di sé e
identificarsi con i suoi fratelli più
piccoli (cfr. Mt 25, 40). Anche per
questo coloro che patiscono la
miseria sono oggetto di un amore di
preferenza da parte della Chiesa, la
quale, fin dalle origini, non ha
cessato di impegnarsi a sollevarli e a
difenderli (cfr. Catechismo , 2448).



Pau Agulles

Bibliografia di base

Catechismo della Chiesa Cattolica,
2401-2463.

Letture raccomandate

San Josemaría, Omelia Vivere al
cospetto di Dio e al cospetto degli
uomini , in Amici di Dio , 154-174.

---------------------------------------

[1] Questo fatto assume una
particolare rilevanza morale nei casi
in cui, per un grave pericolo, si deve
fare ricorso a beni altrui di prima
necessità.

[2] Nel XX secolo si sono viste le
conseguenze nefaste di tale
concezione, anche sul piano
economico e sociale.



[3] Cfr. Giovanni Paolo II, Enc. 
Centesimus annus , 1-V-1991, 10; 13;
44.

«La regolazione dell’economia
mediante la sola pianificazione
centralizzata perverte i legami sociali
alla base; la sua regolazione
mediante la sola legge del mercato
non può attuare la giustizia sociale,
perché “esistono numerosi bisogni
umani che non hanno accesso al
mercato” (Giovanni Paolo II, Enc.
Centesimus annus, 34). È necessario
favorire una ragionevole regolazione
del mercato e delle iniziative
economiche, secondo una giusta
gerarchia dei valori e in vista del
bene comune» ( Catechismo , 2425).

[4] Cfr. San Josemaría, Cammino ,
631.

[5] La giustizia distributiva spinge
coloro che governano la società a
distribuire il bene comune, ad
assegnare un onore o un compito a



chi lo merita, senza cedere a
favoritismi.

[6] Giovanni Paolo II, Enc. Sollicitudo
rei socialis , 30-XII-1987, 38.

[7] «Coloro che direttamente o
indirettamente, si sono appropriati
di un bene altrui, sono tenuti a
restituirlo, o, se la cosa non c’è più, a
rendere l’equivalente in natura o in
denaro, come anche a corrispondere
i frutti e i profitti che sarebbero stati
legittimamente ricavati dal
proprietario. Allo stesso modo hanno
l’obbligo della restituzione, in
proporzione alla loro responsabilità
o al vantaggio avutone, tutti coloro
che in qualche modo hanno preso
parte al furto, oppure ne hanno
approfittato con cognizione di causa;
per esempio, coloro che l’avessero
ordinato, o appoggiato, o avessero
ricettato la refurtiva» ( Catechismo ,
2412).



Nel caso che non si riesca a trovare il
proprietario di un bene, il possessore
in buona fede può conservarlo in suo
potere; il possessore in cattiva fede –
per esempio, perché lo ha rubato – lo
deve destinare ai poveri o a opere di
beneficenza.

[8] Cfr. Giovanni Paolo II, Enc. 
Sollicitudo rei socialis , 41.

[9] Concilio Vaticano II, Cost. 
Gaudium et spes , 76. Cfr. 
Catechismo , 2420.

[10] «L’azione sociale può implicare
una pluralità di vie concrete;
comunque, avrà sempre come fine il
bene comune e sarà conforme al
messaggio evangelico e
all’insegnamento della Chiesa.
Compete ai fedeli laici “animare, con
impegno cristiano, le realtà
temporali, e, in esse, mostrare di
essere testimoni e operatori di pace e
di giustizia” (Giovanni Paolo II, Enc. 
Sollicitudo rei socialis , 47)» ( 



Catechismo , 2442). Cfr. anche
Giovanni Paolo II, Enc. Sollicitudo rei
socialis , 42.

«Il sacerdote è tenuto a predicare […]
le virtù cristiane – tutte – e a indicare
quali sono le esigenze concrete e le
diverse applicazioni pratiche di
queste virtù nelle diverse circostanze
della vita delle persone alle quali egli
rivolge il suo ministero. E deve
insegnare anche a rispettare e a
stimare la dignità e la libertà di cui
Iddio ha dotato la persona umana nel
crearla, e la peculiare dignità
soprannaturale che il cristiano
acquista con il Battesimo.

Nessun sacerdote che compia questo
suo dovere ministeriale potrà mai
essere accusato – se non per
ignoranza o malafede – di 
intromettersi in politica . E nemmeno
è giusto dire che, impartendo questi
insegnamenti, interferisca nello 
specifico compito apostolico, proprio



dei laici , di ordinare cristianamente
le strutture e le attività
temporali» (San Josemaría, Colloqui ,
5).

[11] «Le attività professionali – anche
il lavoro domestico è una professione
di prim’ordine – sono testimonianze
della dignità della creatura umana;
occasioni di sviluppo della
personalità; vincoli di unione con gli
altri; fonti di risorse; mezzi per
contribuire al miglioramento della
società in cui viviamo, e per
promuovere il progresso
dell’umanità tutta…

- Per un cristiano, queste prospettive
si allungano e si allargano ancora di
più, perché il lavoro – assunto da
Cristo come realtà redenta e
redentrice – si trasforma in mezzo e
cammino di santità, in concreta
occupazione santificabile e
santificatrice» (San Josemaría, 



Forgia , 702). Cfr. San Josemaría, È
Gesù che passa , 53.

[12] «Adempi a tutti i tuoi doveri
civici, senza volerti sottrarre al
compimento di alcun obbligo; ed
esercita tutti i tuoi diritti, per il bene
della collettività, senza fare,
imprudentemente, eccezione alcuna.

- Anche in questo devi dare
testimonianza cristiana» (San
Josemaría, Forgia , 697).

[13] Giovanni Paolo II, Enc. 
Centesimus annus , 48. Cfr. 
Catechismo , 2431.

«Altro compito dello Stato è quello di
sorvegliare e guidare l’esercizio dei
diritti umani nel settore economico;
ma in questo campo la prima
responsabilità non è dello Stato,
bensì dei singoli e dei diversi gruppi
e associazioni in cui si articola la
società» ( Ibidem ).



[14] Catechismo , 2432. Cfr. Giovanni
Paolo II, Enc. Centesimus annus , 37.

[15] «“Il lavoro va remunerato in
modo tale da garantire i mezzi
sufficienti per permettere al singolo
e alla sua famiglia una vita dignitosa
su un piano materiale, sociale,
culturale e spirituale, corrispondente
al tipo di attività e grado di
rendimento economico di ciascuno,
nonché alle condizioni dell’impresa e
al bene comune” (Concilio Vaticano
II, Cost. Gaudium et spes , 67, 2)» ( 
Catechismo , 2434).

[16] «Il percorso dalla stretta
giustizia all’abbondanza della carità
è lungo. E non sono molti a
perseverare sino alla fine. Alcuni si
accontentano di avvicinarsi alla
soglia: prescindono dalla giustizia, e
si limitano a fare un po’ di
beneficenza – che chiamano carità -.
senza rendersi conto che ciò è
soltanto una piccola parte di quello



che sono obbligati a fare. E si
mostrano soddisfatti di sé, come il
fariseo che pensava di aver colmato
la misura della Legge perché
digiunava due giorni alla settimana e
pagava la decima di tutto il suo avere
(cfr. Lc 18, 12)» (San Josemaría, Amici
di Dio , 172). Cfr. ibidem , 83; San
Josemaría, Forgia , 502.

[17] Benedetto XVI, Enc. Deus caritas
est , 25-XII-2005, 28.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/tema-36-il-
settimo-comandamento-del-decalogo/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/tema-36-il-settimo-comandamento-del-decalogo/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-36-il-settimo-comandamento-del-decalogo/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-36-il-settimo-comandamento-del-decalogo/

	TEMA 36. Il settimo comandamento del Decalogo

