
opusdei.org

Tema 34. Il nono e il
decimo
comandamento

Il nono e il decimo
comandamento si riferiscono
agli atti interiori che
corrispondono ai peccati contro
il sesto e il settimo
comandamento. I peccati
interni possono deformare la
coscienza. La lotta contro i
peccati interni fa parte dello
sforzo cristiano di amare con
tutto il cuore, con tutta la mente
e con tutte le forze. Purezza di
cuore significa permeare di
santità il nostro sentire.



30/07/2024

«Non desiderare la moglie del tuo
prossimo. Non desiderare la casa del
tuo prossimo, né il suo campo, né il
suo schiavo, né la sua schiava, né il
suo bue, né il suo asino, né alcuna
delle cose che sono del tuo
prossimo»[1].

«Ma io vi dico che chiunque guarda
una donna per desiderarla, ha già
commesso adulterio con lei nel suo
cuore»[2].

1. Il nono e decimo comandamento
invitano a santificare il mondo
interiore

Dalle parole che Gesù pronuncia
rispondendo alla domanda su



comandamento più importante della
Legge si capisce che la vita morale
non è semplicemente una serie di atti
esteriori ma qualcosa di più
profondo: «amerai il Signore tuo Dio
con tutto il tuo cuore e con tutta la
tua anima, con tutta la tua mente e
con tutta la tua forza»[3]. La santità,
che è sempre un dono di Dio, non è
necessariamente una vita senza
peccati gravi ma una vita piena di
amore di Dio; un amore che richiede
un ordine e un'armonia interiori
impossibili da ottenere per l'uomo
senza la grazia e che invece si
percepiscono nelle persone sante. La
corrispondenza a questo dono di Dio
è alla nostra portata; tanti nostri
fratelli e sorelle nella fede sono stati
in grado di far fruttificare questa
grazia con i loro sforzi personali:
«Signore, mi hai consegnato cinque
talenti; ecco, ne ho guadagnati altri
cinque»[4].



Quest’ordine e quest’armonia
interiore definiscono la cosiddetta
"purezza di cuore", elogiata da Gesù
nel Discorso della Montagna e che ci
permette anche di essere più aperti
al prossimo:

«Per questa strada entriamo nella
relazione con il prossimo che, a
partire dall’amore che Dio mostra in
Gesù Cristo, è una chiamata alla
bellezza della fedeltà, della generosità
e della autenticità.

Ma per vivere così – cioè nella
bellezza della fedeltà, della
generosità e dell’autenticità –
abbiamo bisogno di un cuore nuovo,
inabitato dallo Spirito Santo […] dono
di desideri nuovi (cfr. Rm 8, 6).
Desiderare secondo lo Spirito,
desiderare al ritmo dello Spirito,
desiderare con la musica dello
Spirito (…) Ecco cos’è il Decalogo per
noi cristiani: contemplare Cristo per
aprirci a ricevere il suo cuore, per



ricevere i suoi desideri, per ricevere
il suo Santo Spirito»[5].

L'affetto per le persone e per i beni
materiali è buono in sé ma richiede
un ordine che tenga conto del bene
globale della persona e si concretizza
nel cristiano in un amore per Dio che
coinvolge tutta la persona: la sua
intelligenza, il suo cuore e il resto
delle sue facoltà. I beni materiali, pur
essendo indispensabili come mezzi,
non sono in grado di soddisfare
l'aspirazione all'infinito del cuore
umano, che è creato per Dio e non si
accontenta del benessere materiale.
Questo benessere, quando non è
integrato nella vita secondo lo Spirito
Santo, può ottundere l'intelligenza e
il cuore e rendere difficile amare
veramente gli altri e riconoscere i
loro bisogni.



2. Il nono e decimo comandamento
parlano dei “peccati interni”

Il nono e il decimo comandamento si
riferiscono agli atti interiori che
corrispondono ai peccati contro il
sesto e il settimo comandamento e
che la tradizione morale include nei
peccati interni. In positivo essi
comandano di vivere la castità (il
nono) e il distacco dai beni materiali
(il decimo) nei pensieri e nei
desideri, secondo le parole del
Signore: «Beati i puri di cuore,
perché vedranno Dio» e «Beati i
poveri in spirito, perché di essi è il
regno dei cieli»[6].

La prima domanda a cui bisogna
rispondere è se ha senso parlare di
peccati interni; in altre parole,
perché un esercizio dell'intelligenza
e della volontà che non si traduce in
un'azione esterna riprovevole viene
qualificato negativamente?



La risposta non è ovvia perché negli
elenchi di peccati che si trovano nel
Nuovo Testamento riguardano
soprattutto atti esteriori (adulterio,
fornicazione, omicidio, idolatria,
stregoneria, litigi, ira, ecc.) Tuttavia
in questi stessi elenchi anche alcuni
atti interni (invidia, concupiscenza,
avidità) sono menzionati come
peccati[7].

Gesù stesso spiega che è dal cuore
dell'uomo che provengono «i
propositi malvagi, gli omicidi, gli
adultèri, le prostituzioni, i furti, le
false testimonianze, le bestemmie»[8].
E nell'ambito specifico della castità
insegna «che chiunque guarda una
donna per desiderarla, ha già
commesso adulterio con lei nel suo
cuore»[9]. In questi testi si dà
un’importante acquisizione per la
morale perché ci fanno capire come
la radice delle azioni umane, e
quindi della bontà o cattiveria di una
persona, si trova nei desideri del



cuore, in ciò che la persona "vuole" e
sceglie. Il male dell'omicidio,
dell'adulterio, del furto non risiede
principalmente nella fisicità
dell'azione o nelle sue conseguenze
(che pure giocano un ruolo
importante), quanto piuttosto nella
volontà (nel cuore) dell'omicida,
dell'adultero, del ladro, cioè
dell’agente che scegliendo quella
particolare azione la sta volendo: egli
si determina in una direzione
contraria all'amore del prossimo e
quindi anche all'amore di Dio.

La volontà si dirige sempre a ciò che
percepisce come un bene ma a volte
si tratta di un bene apparente,
qualcosa che in una situazione
concreta non si può ordinare al bene
della persona nel suo complesso. Il
ladro vuole qualcosa che considera
un bene ma il fatto che questo
oggetto appartenga a un'altra
persona rende impossibile che la
scelta di tenerselo possa essere



ordinata al suo bene come persona o,
in altre parole, al fine della sua vita.
In questo senso, non è necessario
l'atto esterno per determinare la
volontà in senso negativo. Chi decide
di rubare un oggetto, anche se poi
non può farlo a causa di un evento
imprevisto, ha agito male. Ha
realizzato un atto interiore
volontario contro la virtù della
giustizia.

La bontà e la cattiveria della persona
si danno nella volontà e quindi a
rigore dovremmo usare queste
categorie per riferirci ai desideri
(voluti, accettati) e non ai pensieri.
Quando si parla di intelligenza si
usano altre categorie, come vero e
falso. Quando il nono
comandamento proibisce i "pensieri
impuri" non si riferisce alle
immagini o al pensiero in sé, ma al
movimento della volontà che accetta
il godimento disordinato che una



certa immagine (interna o esterna)
provoca in essa[10].

I peccati interni sono stati
tradizionalmente suddivisi in:

- cattivi pensieri: sono la
rappresentazione immaginaria di un
atto peccaminoso senza l'intenzione
di compierlo. Può diventare un
peccato mortale se si tratta di
materia grave ed è ricercata o se si
acconsente al piacere che ne deriva;

-Desiderio malvagio: desiderio
generico e interiore di un'azione
peccaminosa in cui una persona
prova piacere. Non coincide con la
chiara intenzione di compierla (che
implica sempre una volontà
effettiva) anche se in non pochi casi
la si compirebbe se non ci fossero dei
motivi che frenano la persona (come
le conseguenze dell'azione, la
difficoltà di compierla, ecc;)



-Piacere peccaminoso: è il
compiacimento deliberato per
un'azione malvagia già compiuta da
se stessi o da altri. Rinnova in
qualche modo il peccato nell'anima.

I peccati interni sono meno gravi dei
corrispondenti peccati esterni,
poiché l'atto esterno manifesta
generalmente una volontarietà più
intensa. Tuttavia di fatto sono molto
dannosi, soprattutto per le persone
che cercano il rapporto e l'amicizia
con Dio, perché:

-sono più facili da commettere, perché
basta il consenso della volontà; e le
tentazioni sono di solito più
frequenti;

-si presta loro meno attenzione
perché, a volte per ignoranza e a
volte per una certa complicità con le
passioni, non vengono riconosciuti
come peccati, almeno veniali, se il
consenso era imperfetto.



I peccati interni possono deformare
la coscienza, ad esempio quando si
consente a un peccato veniale
interno in modo abituale o con una
certa frequenza, anche se si vuole
evitare il peccato mortale. Questa
deformazione può portare a
manifestazioni di irritabilità,
mancanza di carità, spirito critico,
rassegnazione alle frequenti
tentazioni senza combatterle con
tenacia, ecc[11]. In alcuni casi, può
addirittura portare a non riconoscere
i peccati interni, mascherandoli con
“ragioni irragionevoli” che finiscono
per confondere sempre di più la
coscienza. Di conseguenza è facile
che cresca l'amor proprio, che
sorgano inquietudini, l'umiltà e la
contrizione sincera diventino più
difficili e che si possa scivolare in
uno stato di tiepidezza.

La lotta contro i peccati interni che
poco a poco affina la sensibilità
morale e migliora l’equilibrio



all'interno della persona, non ha
nulla a che vedere con gli scrupoli,
che sono un'ipertrofia della
sensibilità interiore e possono
diventare un vero e proprio disturbo
psichico.

La lotta contro i peccati interni fa
parte dell'impegno del cristiano per
amare con tutto il cuore, tutta la
mente e tutte le forze. In
quest'àmbito ci aiutano:

-la frequenza ai sacramenti, che ci
danno o accrescono la grazia e ci
guariscono dalle nostre miserie
quotidiane;

-la preghiera, la mortificazione e il
lavoro, sinceramente orientati a Dio;

-l'umiltà (che ci permette di
riconoscere le nostre miserie senza
disperarci per i nostri errori) e la
fiducia in Dio, sapendo che Lui è
sempre pronto a perdonarci;



- la sincerità con Dio, con noi stessi e
nella direzione spirituale, con un
accurato e profondo esame di
coscienza.

3. Il nono e decimo comandamento
invitano alla purificazione del
cuore

Questi due comandamenti
illuminano i meccanismi interiori
che sono alla base di ogni peccato[12].
In positivo, essi invitano ad agire con
intenzione retta, con un cuore puro.
Per questo hanno un grande
importanza, perché non si fermano a
considerare le azioni dall’esterno, ma
vanno alla sorgente da cui queste
azioni scaturiscono.

Queste dinamiche interiori sono
fondamentali nella vita morale
cristiana, nella quale i doni dello
Spirito Santo e le virtù infuse si



modulano sulle disposizioni della
persona. Per questo motivo, bisogna
focalizzarsi in modo particolare sulle
virtù morali in quanto disposizioni
della volontà e degli altri appetiti in
ordine alla realizzazione del bene. Su
questa base è possibile correggere
una certa caricatura della vita
morale intesa come lotta per evitare
il peccato, scoprendo invece
l'immenso panorama positivo che si
dischiude davanti all’uomo e in
particolare davanti al cristiano
quando ci si impegna a crescere nelle
virtù per purificare il cuore.

Questi due comandamenti si
riferiscono specificamente ai peccati
interni contro le virtù della castità e
della giustizia, che si riflettono bene
nel testo della Sacra Scrittura che
parla di «tre tipi di smodato
desiderio o concupiscenza: la
concupiscenza della carne, la
concupiscenza degli occhi e la
superbia della vita (1 Gv 2, 16)»[13].



Ogni uomo scopre in sé alcune
tendenze disordinate che la
tradizione morale riassume con il
termine concupiscenza. Il
Catechismo lo spiega parlando di
«opposizione della «carne» allo
«spirito» (...) conseguenza della
disobbedienza del primo peccato»[14].
Dopo il peccato originale nessuno è
esente dalla concupiscenza, ad
eccezione di Nostro Signore Gesù
Cristo e della Beata Vergine.

La concupiscenza, pur non essendo
di per sé peccato, inclina al peccato e
lo genera quando non si sottomette
alla ragione illuminata dalla fede con
l'aiuto della grazia. Se si dimentica
che la concupiscenza esiste, è facile
pensare che tutte le tendenze che si
sperimentano siano "naturali" e che
non ci sia nulla di male ad
assecondarle. Molti si rendono conto
che si tratta di un errore per esempio
quando considerano ciò che accade
come conseguenza di un impulso alla



violenza, perché si comprende che è
qualcosa di negativo che deve essere
evitato. Tuttavia, nell'àmbito della
castità, non è altrettanto facile
riconoscere che gli stimoli "naturali"
sono spesso inappropriati. Il nono
comandamento ci aiuta a capire che
non è così e che la concupiscenza ha
oscurato la natura; così che ciò che
viene vissuto come naturale è spesso
conseguenza del peccato e deve
essere dominato. Lo stesso si
potrebbe dire del desiderio smodato
di ricchezze, o cupidigia, a cui si
riferisce il decimo comandamento.

È importante conoscere questo
disordine causato in noi dal peccato
originale e dai nostri peccati
personali. Questa conoscenza:

- ci spinge a pregare: solo Dio ci
perdona il peccato originale, che ha
dato origine alla concupiscenza; e,
allo stesso modo, solo con il suo aiuto
riusciremo a superare questa



tendenza disordinata; la grazia di Dio
guarisce la nostra natura dalle ferite
del peccato (oltre a elevarla
all'ordine soprannaturale);

-ci insegna ad amare tutto ciò che è
stato creato, perché Dio lo ha fatto
buono; sono i nostri desideri
disordinati che rendono possibile
l’uso malvagio dei beni creati.

4. La lotta per la purezza e la
libertà del cuore aiutano a
rispettare il nono e il decimo
comandamento

Purezza di cuore significa avere una
sensibilità che ci fa riconoscere e
percepire ciò che è santo. Con l'aiuto
di Dio e lo sforzo personale si diventa
sempre più "puri di cuore”, con
"pensieri" limpidi e desideri
purificati. Questa purezza del cuore è



una metafora della maggiore libertà
del cuore di amare.

Per quanto riguarda il nono
comandamento, il cristiano
raggiunge questa purezza mediante
la grazia di Dio, e con la virtù e il
dono della castità, con la purezza
dell'intenzione, con la purezza dello
sguardo e della preghiera[15].

La purezza dello sguardo non si
limita al rifiuto di guardare di
immagini palesemente inappropriate
ma richiede una purificazione
dell'uso dei nostri sensi esterni che ci
fa vedere il mondo e le altre persone
con visione soprannaturale. È una
lotta positiva che permette all'uomo
di scoprire la vera bellezza di tutto il
creato e, in modo particolare, la
bellezza di coloro che sono stati
creati a immagine e somiglianza di
Dio[16].

«La purezza esige il pudore. Esso è
una parte integrante della



temperanza. Il pudore preserva
l'intimità della persona. Consiste nel
rifiuto di svelare ciò che deve
rimanere nascosto. E ordinato alla
castità, di cui esprime la delicatezza.
Regola gli sguardi e i gesti in
conformità alla dignità delle persone
e della loro unione»[17].

Per quanto riguarda i beni materiali,
la società attuale incoraggia il
consumismo e l'affermazione di sé
con una forza tale da mettere in
pericolo persino la stabilità della
famiglia. Molte persone si rendono
conto troppo tardi di aver incentrato
la loro vita sulla professione, sul
guadagno di denaro e sulla carriera,
trascurando altri aspetti più
importanti della loro esistenza: il
rapporto con Dio e la famiglia.

L'importanza esagerata che si
conferisce oggi al benessere
materiale rispetto a molti altri valori
non è un segno di progresso umano;



è piuttosto una riduzione e uno
svilimento dell'uomo, la cui dignità
risiede nell'essere una creatura
spirituale chiamata alla vita eterna
come figlio di Dio[18].

«Il decimo comandamento esige che
si bandisca dal cuore umano
l'invidia»[19]. L’invidia è un peccato
capitale. «Consiste nella tristezza che
si prova davanti ai beni altrui»[20].
Dall'invidia possono derivare molti
altri peccati: odio, maldicenza,
detrazione, disobbedienza, ecc.
L'invidia è un rifiuto della carità. Per
combatterla, dobbiamo vivere la
virtù della benevolenza, che ci porta
a desiderare il bene degli altri come
manifestazione del nostro amore per
loro. Anche la virtù dell'umiltà ci
aiuta in questa lotta, perché non
dobbiamo dimenticare che l'invidia
spesso nasce dall'orgoglio[21].

Per poter amare con tutto il cuore e
con tutte le forze è necessario un



ordine interiore che è frutto della
grazia e dalle virtù: non una
semplice continenza che al massimo
evita i peccati più gravi bensì
l'armonia piena di pace propria delle
persone sante.

Pablo Requena

Bibliografia di base

- Catechismo della Chiesa Cattolica,
2514-2557.

Letture raccomandate

- San Josemaría, Omelia Perché
vedranno Dio, in Amici di Dio,
175-189; Omelia Distacco, in Amici di
Dio, 110-126.



[1] Dt 5, 21.

[2] Mt 5, 28.

[3] Mc 12, 30.

[4] Mt 25, 20.

[5] Francesco, Udienza, 28-XI-2018.

[6] Mt 5, 3-8.

[7] Cfr. Gal 5, 19-21; Rm 1, 29-31; Col
3, 5. San Paolo, dopo aver invitato ad
astenersi dalla fornicazione, scrive:
«che ciascuno sappia mantenere il
proprio corpo con santità e rispetto,
non come oggetto di passioni e
libidine, come i pagani che non
conoscono Dio [...], Dio non ci ha
chiamati all'impurità, ma alla
santificazione» (1 Ts 4, 3-7). Egli
sottolinea l'importanza degli affetti
che sono all'origine delle azioni e



mostra la necessità della loro
purificazione per la vita cristiana.

[8] Mt 15, 19.

[9] Ivi 5, 28.

[10] Si comprende così la differenza
tra "sentire" e "acconsentire" quando
ci si riferisce a una passione o a un
movimento della sensibilità. Si può
parlare di peccato solo quando si
acconsente con la volontà (se c’è
materia di peccato).

[11]«Sguazzi nelle tentazioni, ti
esponi al pericolo, giochi con la vista
e con l’immaginazione, parli di...
scempiaggini. - E poi ti meravigli che
ti assalgano dubbi, scrupoli,
confusioni, tristezza e sconforto.

- Devi concedermi che sei poco
coerente» (San Josemaría, Solco, 132).

[12]«Il decimo comandamento
riguarda l'intenzione del cuore;



insieme con il nono riassume tutti i
precetti della Legge» (Catechismo
della Chiesa Cattolica, n. 2534).

[13] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2514.

[14] Ivi, n. 2515.

[15] «Con la grazia di Dio ottiene
questo: attraverso la virtù e il dono
della castità, perché la castità
permette di amare con cuore retto e
indiviso; attraverso la purezza
dell'intenzione, che consiste nel
cercare il vero fine dell'uomo: con
uno sguardo puro il battezzato si
sforza di trovare e compiere la
volontà di Dio in ogni cosa (cfr. Rm
12, 2; Col 1, 10); con la purezza dello
sguardo esteriore e interiore; con la
disciplina dei sensi e
dell'immaginazione; con il rifiuto di
ogni indulgenza nei pensieri impuri
che spingono a deviare dalla via dei
comandamenti divini: "la vista
suscita la passione degli stolti" (Sap



15, 5); con la preghiera» (Catechismo
della Chiesa Cattolica, n. 2520).

[16] «Gli occhi! Attraverso di essi
entrano nell'anima molte iniquità. -
Quante esperienze “alla David”!... Se
custodite la vista avrete assicurato la
custodia del cuore (San Josemaría, 
Cammino, 183). «Mio Dio!, trovo
grazia e bellezza in tutto ciò che
vedo: custodirò la vista in ogni
momento, per Amore» (San
Josemaría, Forgia, 415).

[17] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2521.

[18] Cfr. Lc 12, 19-20.

[19] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2538.

[20] Ivi, n. 2539.

[21] Cfr. Ivi, n. 2540.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/tema-34-il-nono-
e-il-decimo-comandamento/

(18/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/tema-34-il-nono-e-il-decimo-comandamento/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-34-il-nono-e-il-decimo-comandamento/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-34-il-nono-e-il-decimo-comandamento/

	Tema 34. Il nono e il decimo comandamento

