
opusdei.org

TEMA 30. Il peccato
personale

Peccato è una parola, un atto o
un desiderio contrario alla
legge eterna. È un’offesa a Dio,
che lede la natura dell’uomo e
attenta alla solidarietà umana.

09/05/2018

1. Il peccato personale: offesa a
Dio, disobbedienza alla legge
divina

Il peccato personale è un «una
parola, un atto o un desiderio
contrario alla legge eterna» [1] . Il



peccato è un atto umano, che
richiede il concorso della libertà [2] ,
e si manifesta in atti esterni, in
parole o in atti interni. Si tratta di un
atto umano cattivo, perché si oppone
alla legge eterna di Dio, che è la
prima e suprema regola morale,
fondamento di tutte le altre. Più in
generale, si può dire che peccato è
ogni atto umano che si oppone alla
norma morale, cioè alla retta ragione
illuminata dalla fede.

Si tratta, pertanto, di una presa di
posizione negativa rispetto a Dio e,
per contrasto, di un amore
disordinato verso noi stessi. Perciò si
dice anche che il peccato è
essenzialmente aversio a Deo et
conversio ad creaturas . La aversio
può non essere odio esplicito o
avversione, ma soltanto un
allontanamento da Dio, derivante
dall’aver anteposto un bene
apparente o finito al bene supremo ( 
conversio ). Sant’Agostino lo descrive



come «l’amore di sé che arriva fino al
disprezzo di Dio» [3] . «Per tale
orgogliosa esaltazione di sé, il
peccato è diametralmente opposto
all’obbedienza di Gesù che realizza la
salvezza (cfr. Fil 6, 9)» ( Catechismo
1850).

Il peccato è l’unico male in senso
stretto. Gli altri mali (per esempio,
una malattia), in se stessi, non
allontanano da Dio, pur essendo
sicuramente privazione di un bene.

2. Peccato mortale e peccato
veniale

I peccati si possono dividere in 
mortali o gravi e veniali o lievi (cfr. 
Gv 5, 16-17), a seconda che l’uomo
perda totalmente la grazia di Dio o
no [4] . Il peccato mortale e il peccato
veniale si possono paragonare,
rispettivamente, alla morte e alla
malattia dell’anima.



« È peccato mortale quello che ha per
oggetto una materia grave e che,
inoltre, viene commesso con piena
consapevolezza e deliberato consenso
» [5] . «Con tutta la Tradizione della
Chiesa noi chiamiamo peccato
mortale questo atto, per il quale un
uomo, con libertà e consapevolezza,
rifiuta Dio, la sua legge, l’alleanza di
amore che Dio gli propone [ aversio a
Deo ], preferendo volgersi a se stesso,
a qualche realtà creata e finita, a
qualcosa di contrario al volere divino
( conversio ad creaturam ). Il che può
avvenire in modo diretto e formale,
come nei peccati di idolatria, di
apostasia, di ateismo; o in modo
equivalente, come in tutte le
disubbidienze ai comandamenti di
Dio in materia grave» [6] .

- Materia grave : significa che l’atto è
per se stesso incompatibile con la
carità e pertanto anche con le
esigenze inevitabili delle virtù morali
e teologali.



- Piena consapevolezza (o 
avvertenza ) dell’intelletto: vale a
dire, sapere che l’azione che si
compie è peccaminosa, ovvero
contraria alla legge di Dio.

- Deliberato (o perfetto ) consenso
della volontà: indica che si vuole
apertamente una azione, che si sa
essere contraria alla legge di Dio.
Questo non significa che perché vi
sia peccato mortale è necessario
voler offendere direttamente Dio:
basta che si voglia compiere qualcosa
che è gravemente contraria alla sua
divina volontà [7] .

Le tre condizioni si devono verificare
contemporaneamente [8] . Se manca
una delle tre, il peccato può essere 
veniale . Questo avviene, per
esempio, quando la materia non è
grave, anche se c’è piena avvertenza
e perfetto consenso; oppure quando
non c’è piena avvertenza o perfetto
consenso, pur trattandosi di materia



grave. Logicamente, se non c’è
avvertenza né consenso, mancano i
requisiti perché si possa parlare di
azione peccaminosa, in quanto non
sarebbe un atto propriamente
umano.

2.1. Gli effetti del peccato mortale

Il peccato mortale «ha come
conseguenza la perdita della carità e
la privazione della grazia
santificante, cioè dello stato di grazia.
Se non è riscattato dal pentimento e
dal perdono di Dio, provoca
l’esclusione dal Regno di Cristo e la
morte eterna dell’inferno» ( 
Catechismo , 1861) [9] . Quando si è
commesso un peccato mortale, e
finché si rimane fuori dallo “stato di
grazia” – non avendolo riacquistato
con la confessione sacramentale –
non si deve ricevere la Comunione,
perché non è possibile volere, allo
stesso tempo, stare unito e separato



da Cristo: si commetterebbe un
sacrilegio [10] .

Nel perdere l’unione vitale con Cristo
a causa del peccato mortale, si perde
anche l’unione col suo Corpo mistico,
la Chiesa. Si continua a far parte
della Chiesa, ma come membro
malato, privo di salute, che fa male a
tutto il corpo. Si provoca anche un
danno alla società umana, perché
non si è più luce e fermento, anche
quando questo passasse inosservato.

Col peccato mortale si perdono i
meriti acquisiti – che però si possono
riacquistare attraverso il sacramento
della Penitenza – e si perde la
capacità di acquisirne altri nuovi;
l’uomo resta soggetto alla schiavitù
del demonio; diminuisce il desiderio
naturale di fare il bene e si provoca
un disordine nelle potenze e negli
affetti.

2.2. Gli effetti del peccato veniale



«Il peccato veniale indebolisce la
carità; manifesta un affetto
disordinato per dei beni creati;
ostacola i progressi dell’anima
nell’esercizio delle virtù e nella
pratica del bene morale; merita pene
temporali. Il peccato veniale
deliberato e che sia rimasto senza
pentimento, ci dispone poco a poco a
commettere il peccato mortale.
Tuttavia il peccato veniale non ci
oppone alla volontà e all’amicizia
divine; non rompe l’Alleanza con
Dio. È umanamente riparabile con la
grazia di Dio. “Non priva della grazia
santificante, dell’amicizia con Dio,
della carità, né quindi della
beatitudine eterna” (Giovanni Paolo
II, Es. ap. Reconciliatio et paenitentia ,
2-XII-1984, 17)» ( Catechismo , 1863).

Dio ci perdona i peccati veniali nella
Confessione e anche, fuori da questo
Sacramento, quando facciamo un
atto di contrizione o una penitenza,



addolorati per non aver corrisposto
all’infinito amore che Dio ha per noi.

Il peccato veniale deliberato, anche
se non ci separa totalmente da Dio, è
una mancanza penosa che raffredda
l’amicizia con Lui. Si deve avere
“orrore del peccato veniale
deliberato”. Per una persona che
vuole amare veramente Dio non ha
senso consentire a piccoli tradimenti
solo perché non sono peccato
mortale [11] ; questo può portare alla
tiepidezza [12] .

2.3. L’opzione fondamentale

La dottrina dell’ opzione
fondamentale [13] , che elimina la
distinzione tradizionale tra peccati
mortali e veniali, sostiene che la
perdita della grazia santificante a
causa del peccato mortale – con tutto
ciò che suppone – impegnerebbe a tal
punto la persona da richiedere una
opposizione radicale e totale a Dio,
vale a dire, un atto di opzione



fondamentale contro di Lui [14] . In
questo modo sarebbe quasi
impossibile cadere in un peccato
mortale nelle nostre scelte
quotidiane; così come recuperare la
grazia mediante una sincera
penitenza. Questo perché la libertà
non sarebbe idonea a determinare,
nella sua capacità ordinaria di scelta,
in modo così chiaro e decisivo, il
segno della vita morale della
persona. Così, secondo quanto dicono
i fautori di questa dottrina,
trattandosi di eccezioni puntuali in
una vita complessivamente retta, si
potrebbero giustificare mancanze
gravi di unità e di coerenza di vita
cristiana; allo stesso tempo si
toglierebbe valore alla capacità di
decisione e di impegno della persona
nell’uso del proprio arbitrio.

Legata alla precedente dottrina è la
proposta di una distinzione tripartita
dei peccati, in veniali, gravi e
mortali. Questi ultimi



comporterebbero una decisione
cosciente e irrevocabile di offendere
Dio e sarebbero gli unici ad
allontanare da Dio, chiudendo le
porte della vita eterna. In questo
modo la maggioranza dei peccati che,
per la loro materia, sono stati
tradizionalmente considerati come
mortali sarebbero soltanto gravi,
perché non verrebbero commessi
con una intenzione positiva di
rifiutare Dio.

La Chiesa ha indicato molte volte gli
errori insiti a queste correnti di
pensiero. Ci troviamo di fronte a
dottrine sulla libertà in cui questa
appare molto indebolita, in quanto si
dimentica che in realtà chi decide è
la persona, che può modificare le sue
intenzioni più profonde e che di fatto
può cambiare i suoi propositi, le sue
aspirazioni i suoi obiettivi e il suo
intero progetto di vita mediante
determinati atti particolari e
quotidiani [15] . D’altra parte, «resta



sempre vero che la distinzione
essenziale e decisiva è fra peccato
che distrugge la carità e peccato che
non uccide la vita soprannaturale:
fra la vita e la morte non si dà via di
mezzo» [16] .

2.4. Altre divisioni

a) Si può distinguere tra il peccato 
attuale , che è l’atto stesso di peccare,
e quello abituale , che è la macchia
lasciata nell’anima dal peccato
attuale, reato di pena e di colpa e,
con il peccato mortale, la privazione
della grazia.

b) Il peccato personale si distingue da
quello originale che è quello con il
quale tutti nasciamo a causa della
disobbedienza di Adamo. Il peccato
originale ferisce ognuno di noi,
anche se non è stato commesso
personalmente. Lo si potrebbe
paragonare a una malattia ereditata.
Il peccato originale si cancella con il
Battesimo – almeno, col suo desiderio



implicito -, anche se rimane una
certa debolezza che predispone a
commettere i peccati personali. Il
peccato personale, dunque, si 
commette , mentre il peccato
originale si contrae .

c) I peccati esterni sono quelli che si
commettono con un’azione che può
essere vista dall’esterno (omicidio,
furto, diffamazione, ecc.). I peccati 
interni , invece, rimangono
all’interno dell’uomo, ossia, nella sua
volontà, senza manifestarsi in atti
esterni (ira, invidia, avarizia, ecc.).
Ogni peccato, esterno o interno, trae
origine da un atto interno della
volontà: è, questo, l’atto
propriamente morale. Gli atti
puramente interiori possono essere
peccato e anche grave.

d) Si parla di peccati carnali o 
spirituali a seconda che si tenda in
modo disordinato a un bene sensibile
(o a una realtà che si presenta sotto



l’apparenza di bene; per esempio, la
lussuria) o spirituale (per esempio la
superbia). Di per sé, i secondi sono
più gravi; tuttavia, i peccati carnali
sono generalmente più veementi,
perché l’oggetto che muove, una
realtà sensibile, è più immediata.

e) Peccati di commissione o di 
omissione . Ogni peccato comporta il
compimento di un atto volontario
disordinato. Se questo si traduce in
un’azione, si dice peccato di 
commissione ; se invece l’atto
volontario si traduce nell’omettere
una cosa dovuta, si chiama di 
omissione .

3. La proliferazione del peccato

«Il peccato trascina al peccato; con la
ripetizione dei medesimi atti genera
il vizio. Ne derivano inclinazioni
perverse che ottenebrano la
coscienza e alterano la concreta
valutazione del bene e del male. In
tal modo il peccato tende a



riprodursi e a rafforzarsi, ma non
può distruggere il senso morale fino
alla sua radice» (Catechismo, 1865).

Chiamiamo capitali quei peccati
personali che inducono a
commetterne altri, in quanto sono la
loro radice. I peccati capitali sono: la
superbia – principio di ogni peccato 
ex parte aversionis (cfr. Sir 10,
12-13)-, l’avarizia – principio ex parte
conversionis -, la lussuria, l’ira, la
gola, l’invidia e la pigrizia o accidia
(cfr. Catechismo , 1866).

La perdita del senso del peccato è
frutto del volontario oscuramento
della coscienza che porta l’uomo –
per la sua superbia – a negare che i
peccati personali siano tali e persino
a negare che esista il peccato [17] .

A volte non commettiamo
direttamente il male, ma in qualche
modo collaboriamo, con maggiore o
minore responsabilità e colpa
morale, all’azione cattiva di altri. «Il



peccato è un atto personale. Inoltre,
abbiamo una responsabilità nei
peccati commessi dagli altri quando 
vi cooperiamo : prendendovi parte
direttamente e volontariamente;
comandandoli, consigliandoli,
lodandoli o approvandoli; non
denunciandoli o non impedendoli,
quando si è tenuti a farlo;
proteggendo coloro che commettono
il male» ( Catechismo , 1868).

I peccati personali danno luogo
anche a situazioni sociali contrarie
alla bontà divina, dette anche 
strutture di peccato [18] . Esse sono
manifestazioni ed effetti di peccati
personali (cfr. Catechismo , 1869) 
[19] .

4. Le tentazioni

Nel considerare le cause del peccato,
dobbiamo parlare anche della
tentazione, che è l’incitamento al
male. «La radice di tutti i peccati sta
nel cuore dell’uomo» ( Catechismo ,



1873), che però può essere attratto da
falsi beni. L’attrazione della
tentazione non può essere mai tanto
forte da obbligarci a peccare:
«Nessuna tentazione vi ha finora
sorpresi se non umana; infatti Dio è
fedele e non permetterà che siate
tentati oltre le vostre forze, ma con la
tentazione vi darà anche la via
d’uscita e la forza per sopportarla» ( 
1 Cor 10, 13). Se non sono cercate, e si
utilizzano come occasione di
impegno morale, possono avere
valore positivo per la vita cristiana.

Le cause delle tentazioni possono
ridursi a tre (cfr. 1 Gv 2, 16):

- Il “ mondo ”: non intendendo quello
creato di Dio, perché in questo senso
è buono, ma in quanto, causa di
sollecitazione alla conversio ad
creaturas , dovuta al disordine del
peccato, soprattutto in un ambiente
materialista e pagano [20] .



- Il demonio : che istiga al peccato, ma
che non ha il potere di farci peccare.
Le tentazioni del diavolo si
respingono con l’orazione [21] .

- La “ carne ” o concupiscenza : un
disordine delle forze dell’anima
come risultato dei peccati (anche
chiamata fomes peccati ). Questa
tentazione si vince con la
mortificazione e la penitenza, con la
decisione di non dialogare con essa e
di essere sinceri nella direzione
spirituale, senza giustificarsi con
“ragioni senza ragione” [22] .

Di fronte alla tentazione, bisogna
lottare per evitare il consenso , che
presuppone l’adesione della volontà
alla compiacenza , ancora non
deliberata, che segue alla
rappresentazione non volontaria del
male che si ha nella suggestione .

Per combattere le tentazioni è
necessario essere molto sinceri con
Dio, con se stessi e nella direzione



spirituale. Altrimenti si corre il
rischio deformare la coscienza. La
sincerità è un grande mezzo per
evitare i peccati e ottenere l’autentica
umiltà: Dio Padre viene incontro a
chi si riconosce peccatore col
manifestare ciò che la superbia
suggeriva di nascondere.

Si devono inoltre fuggire le occasioni
di peccato , vale a dire, quelle
circostanze che si presentano più o
meno volontariamente e
costituiscono una tentazione.
Bisogna evitare sempre le occasioni 
libere. Quando sono occasioni 
prossime (ossia, se c’è pericolo
immediato di cadere nella
tentazione) o necessarie (cioè che
non si possono eliminare), si deve
fare tutto il possibile per allontanarsi
dal pericolo. In altre parole, occorre
mettere i mezzi affinché tali
occasioni da prossime diventino 
remote . Bisogna anche evitare – per
quanto possibile – le occasioni 



remote, continue e libere , che
corrodono la vita spirituale e
predispongono al peccato grave.

Pau Agulles Simó

Bibliografia di base Catechismo della
Chiesa Cattolica , 1846-1876.

Giovanni Paolo II, Es. Ap. 
Reconciliatio et paenitentia , 2-
XII-1984, 14-18.

Giovanni Paolo II, Enc. Veritatis
splendor , 6-VIII-1993, 65-70.

Letture raccomandate

San Josemaría, Omelia La lotta
interiore , in È Gesù che passa , 73-82.

E. Colom, A. Rodríguez Luño, 
Elegidos en Cristo para ser santos ,
Palabra, Madrid 2000, cap. XI.

A. Fernández, Teología Moral , vol. I,
Aldecoa, Burgos 1995, pp. 747-834.



--------------------------------------

[1] Sant,’Agostino, Contra Faustum
manichoeum , 22, 27: PL 42, 418. Cfr. 
Catechismo , 1849.

[2] La definizione classica di peccato
è: disobbedienza volontaria alla legge
di Dio; se non fosse volontaria non
sarebbe peccato, dato che non si
tratterebbe neppure di un vero e
proprio atto umano .

[3] Sant’Agostino, De civitate Dei , 14,
28.

[4] Cfr. Giovanni Paolo II, Es. ap. 
Reconciliatio et paenitentia , 2-
XII-1984, 17.

[5] Ibidem . Cfr. Catechismo ,
1857-1860.

[6] Cfr. Giovanni Paolo II, Es. ap. 
Reconciliatio et paenitentia , 17.

[7] Si commette un peccato mortale
quando l’uomo, «sapendo e volendo,



per qualsiasi ragione sceglie
qualcosa di gravemente disordinato.
In effetti, in una tale scelta è già
contenuto un disprezzo del precetto
divino, un rifiuto dell’amore di Dio
verso l’umanità e tutta la creazione:
l’uomo allontana se stesso da Dio e
perde la carità» ( Ibidem ).

[8] Cfr. Giovanni Paolo II, Enc. 
Veritatis splendor , 6-VIII-1993, 70.

[9] Nonostante la considerazione
dell’atto in sé, occorre specificare che
dobbiamo lasciare il giudizio sulle
persone solo alla giustizia e alla
misericordia di Dio (cfr. Catechismo ,
1861).

[10] Solo chi abbia un motivo
veramente grave, e non abbia la
possibilità di confessarsi, può
celebrare i sacramenti e ricevere la
santa comunione dopo aver fatto un
atto di contrizione perfetta, che
include il proposito di confessarsi



quanto prima (cfr. Catechismo , 1452
e 1457).

[11] Cfr. San Josemaría, Amici di Dio ,
243; Solco , 139.

[12] Cfr. San Josemaría, Cammino ,
325-331.

[13] Cfr. Giovanni Paolo II, Enc. 
Veritatis splendor , 65-70.

[14] Cfr. Ibidem , 69.

[15] Cfr. Giovanni Paolo II, Es. ap. 
Reconciliatio et paenitentia , 17; 
Veritatis splendor , 70.

[16] Ibidem , 17.

[17] Cfr. Ibidem , 18.

[18] Cfr. Giovanni Paolo II, Enc. 
Sollicitudo rei socialis , 30-XII-1987,
36 e ss.

[19] Cfr. Giovanni Paolo II, Es. ap. 
Reconciliatio et paenitentia , 16.



[20] Per combattere queste tentazioni
è necessario andare controcorrente,
ogni volta che è necessario, con
fortezza, invece di lasciarsi
trascinare da consuetudini mondane
(cfr. San Josemaría, Cammino , 376).

[21] Per esempio, la preghiera
all’Arcangelo San Michele, vincitore
di Satana (cfr. Ap 12, 7 e 20, 2). La
Chiesa ha sempre raccomandato
anche alcuni sacramentali, come
l’acqua benedetta, per combattere le
tentazioni del demonio. «Da nulla
fuggono i demoni, e per non far
ritorno, più che dall’acqua
benedetta», diceva Santa Teresa
d’Avila (citata in San Josemaría, 
Cammino , 572).

[22] Cfr. San Josemaría, Cammino ,
134 e 727.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/tema-30-il-
peccato-personale/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/tema-30-il-peccato-personale/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-30-il-peccato-personale/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-30-il-peccato-personale/

	TEMA 30. Il peccato personale

