
opusdei.org

Tema 27. L’azione
dello Spirito Santo:
la grazia, le virtù
teologali e i
comandamenti

La vita cristiana è la vita
dell’uomo in quanto figlio di
Dio in Cristo per mezzo dello
Spirito Santo. Lo Spirito Santo
agisce nell’anima del cristiano
donando la grazia santificante e
le virtù teologali; inoltre
comunica ispirazioni e grazie
attuali e si manifesta in modo
particolare nei doni dello
Spirito Santo. Il Decalogo
comprende un elenco di doveri



gravi, ma è anche e soprattutto
un insegnamento sul modo di
vivere.

27/05/2024

Si è trattato in precedenza della
missione dello Spirito Santo e della
sua azione nella Chiesa. Ora si
riflette sull’azione dello Spirito Santo
nella vita cristiana e nel cammino del
cristiano verso la santità.

1. L’azione dello Spirito Santo: la
grazia santificante

Si può dire che la grazia cristiana sia
la vita dell’uomo in quanto figlio di
Dio in Cristo per mezzo dello Spirito
Santo. Nel Battesimo l’uomo è
liberato dal peccato e riceve

https://opusdei.org/it-it/article/tema-14-come-agisce-lo-spirito-santo-nella-chiesa/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-14-come-agisce-lo-spirito-santo-nella-chiesa/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-14-come-agisce-lo-spirito-santo-nella-chiesa/


un’autentica partecipazione alla
natura divina[1]. Che cosa vuol dire
partecipazione alla natura divina?
Tenendo sempre in conto i limiti
della nostra conoscenza, lo si può
intuire se si considera che il Padre,
che comunica interamente la sua
natura al Figlio e allo Spirito Santo,
non può creare altri dèi né altre
persone alle quali comunicare
interamente la sua stessa natura.
Invece può e ha voluto creare altre
persone per comunicare loro
“parzialmente”, in “parte”, la natura
divina, la sua bontà e la sua felicità;
per questo si parla di
“partecipazione”. Tale
partecipazione è la grazia
santificante, che fa dell’uomo un
figlio di Dio.

La santità cristiana, pertanto,
affonda le sue radici nella donazione
all’uomo di Dio Trino. Mediante la
grazia l’uomo viene incluso
nell’intima dinamica della vita



divina, nella quale ogni Persona
divina possiede la stessa natura,
benché in un modo differente, una
differenza che rende le Persone
divine diverse tra loro. Per questo è
differente la relazione del cristiano
con ognuna delle persone divine: il
Padre ci adotta come figli, per cui il
Figlio è il modello con il quale noi ci
identifichiamo ed è la nostra “porta”
di ingresso nella Trinità. Lo Spirito
Santo, che è vincolo di amore tra il
Padre e il Figlio, è la “luce e la forza”
che ci spinge alla identificazione con
Cristo per vivere con Lui per la gloria
del Padre compiendo in tutto la sua
volontà[2].

La grazia santificante è dunque ben
più che un aiuto di Dio per fare opere
buone. È un nuovo principio vitale,
un’elevazione della nostra natura,
quasi come una seconda natura,
principio radicale di un nuovo tipo di
vita: la vita dei figli di Dio in Cristo
per mezzo dello Spirito Santo. C’è poi



anche un altro tipo di grazia,
chiamata grazia attuale, che invece è
proprio un preciso aiuto divino per
realizzare una determinata opera
buona.

2. L’azione dello Spirito Santo: le
virtù teologali

Così come la natura umana possiede
alcune facoltà che ci permettono di
vivere come uomini - l’intelletto, la
volontà, i sensi esterni e interni e gli
appetiti sensibili -, la vita divina, resa
possibile dalla grazia santificante,
richiede alcune facoltà o, più
esattamente, l’elevazione delle nostre
facoltà affinché possano essere
princìpi degli atti propri della vita
divina della quale siamo partecipi.
L’elevazione delle facoltà umane si
realizza grazie ad alcuni abiti infusi
con la grazia santificante che sono le



tre virtù teologali: la fede, la
speranza e la carità.

Il Compendio del Catechismo della
Chiesa Cattolica dice che le virtù
teologali sono quelle «che hanno
come origine, motivo e oggetto
immediato Dio stesso. Infuse
nell'uomo con la grazia santificante,
esse rendono capaci di vivere in
relazione con la Trinità e fondano e
animano l'agire morale del cristiano,
vivificando le virtù umane. Sono il
pegno della presenza e dell'azione
dello Spirito Santo nelle facoltà
dell'essere umano»[3].

Questa breve descrizione contiene gli
elementi fondamentali. Sono virtù
date da Dio insieme con la grazia
santificante; hanno per oggetto Dio
stesso, ci permettono di conoscerlo
come Dio Uno e Trino, di desiderarlo
e di amarlo; in più informano le virtù
morali umane, facendo in modo che
queste possano regolare l’uso dei



beni umani in modo adeguato alla
vita e alla condizione di figli di Dio e
non solo al bene puramente umano.

3. L’azione dello Spirito Santo: la
virtù della fede

«La fede è la virtù teologale per la
quale noi crediamo in Dio e a tutto
ciò che egli ci ha rivelato e che la
Chiesa ci propone di credere, perché
Dio è la Verità stessa. Con la fede
l'uomo si abbandona a Dio
liberamente. Perciò colui che crede
cerca di conoscere e fare la volontà
di Dio, perché “la fede opera per
mezzo della carità” (Gal 5, 6)»[4].

La fede è la conoscenza che guida
tutta la vita dei figli di Dio. Senza la
fede non è possibile vivere come figli
di Dio, così come non si potrebbe
vivere la vita umana senza
conoscenza intellettuale. La fede



consiste in una ferma adesione, resa
possibile dalla grazia, a tutte le verità
che Dio ci ha rivelato, a tutto quello
che Dio ci ha detto di Se stesso e del
suo disegno di salvezza per gli
uomini e per il mondo, non perché
queste verità siano evidenti o
pienamente comprensibili per noi,
ma perché sono state rivelate da Dio,
Sapienza suprema e somma Verità.
Grazie alla fede partecipiamo alla
conoscenza che Dio ha di Sé e del
mondo e questa conoscenza
partecipata è la regola suprema della
vita cristiana.

La fede, però, non è solo un insieme
di conoscenze che si ritengono vere.
Dato che ciò che si crede è che Dio è
il nostro creatore e salvatore, la fede
presuppone una piena apertura
dell’anima all’azione salvifica di Dio
in Cristo, un atto di fiducia e di
donazione all’azione di Dio in noi.
Poiché la fede è l’accettazione della
salvezza che Dio opera in noi, san



Paolo insegna che siamo giustificati
dalla fede, vale a dire che non c’è
altra salvezza che quella che Dio ci
dà in Cristo e che dopo il peccato
originale non c’è altro modo di essere
giusti davanti a Dio se non aprendoci
all’azione con la quale Dio ci fa giusti
attraverso Cristo. Nessun uomo può
giustificare se stesso. Ecco perché la
Chiesa insegna che «la fede è il
principio dell’umana salvezza, il
fondamento e la radice di ogni
giustificazione, senza la quale è
impossibile piacere a Dio, giungere
alla comunione che con lui hanno i
suoi figli. Si dice poi che noi siamo
giustificati gratuitamente, perché
nulla di ciò che precede la
giustificazione - sia la fede che le
opere - merita la grazia della
giustificazione; se infatti è per grazia,
non è per le opere; o altrimenti, come
dice lo stesso Apostolo, la grazia non
sarebbe più grazia»[5].



Chi, coscientemente e
deliberatamente, non accetta la
rivelazione di Dio commette il
peccato di infedeltà. Il cristiano che
abbandona la fede pecca di apostasia
e chi cambia o deforma le verità
rivelate commette il peccato di
eresia.

4. L’azione dello Spirito Santo: la
virtù della speranza

«La speranza è la virtù teologale per
la quale noi desideriamo e
aspettiamo da Dio la vita eterna
come nostra felicità, riponendo la
nostra fiducia nelle promesse di
Cristo e appoggiandoci all'aiuto della
grazia dello Spirito Santo per
meritarla e perseverare sino alla fine
della nostra vita terrena»[6].

La virtù della speranza trasforma ed
eleva i nostri desideri più profondi,



facendo sì che la beatitudine
promessa da Dio sia l’oggetto finale
dei nostri desideri, il Sommo Bene
voluto per se stesso e in ragione del
quale si vuole tutto il resto. La
speranza ci permette di dare a tutti i
beni e a tutte le attività umane il loro
vero valore, che è quello che hanno
in rapporto alla beatitudine.

Dato che la beatitudine si può
ottenere soltanto con la grazia e
l’aiuto di Dio, la virtù della speranza
comprende la fiducia nel fatto che
Dio ci darà sempre l’aiuto necessario
per salvarci, perdonando i nostri
peccati quando gli chiediamo
perdono, dandoci la fortezza per
superare le prove e i pericoli e
rimanendo sempre vicino a noi con
la sua onnipotenza misericordiosa.

Pecca di disperazione chi si scoraggia
nel constatare i propri peccati e le
difficoltà della vita, dubitando della
bontà e della misericordia di Dio e



del suo potere salvifico, come se tutto
dipendesse dalle nostre forze umane.
Invece pecca di presunzione chi
pensa che bastino le sue forze e i suoi
meriti umani per salvarsi, o chi
pensa che la propria salvezza sia
assicurata dalla sua razza, dal fatto di
essere cattolico o di essere
battezzato, o per altri motivi, e perciò
trascura i mezzi di salvezza stabiliti
da Dio e offerti dalla Chiesa.

5. L’azione dello Spirito Santo: la
virtù della carità

«La carità è la virtù teologale per la
quale amiamo Dio al di sopra di tutto
e il nostro prossimo come noi stessi
per amore di Dio. Gesù fa di essa il
comandamento nuovo, la pienezza
della Legge. Essa è “il vincolo della
perfezione” (Col 3, 14) e il
fondamento delle altre virtù, che



anima, ispira e ordina: senza di essa
“io non sono nulla” e “niente mi
giova” (1 Cor 13,2-3)»[7].

La carità consiste innanzitutto
nell’amare Dio come Sommo Bene
sopra tutte le cose. È un amore di
amicizia che ci unisce a Lui. In
quanto amore di amicizia, comporta
una certa reciprocità: noi amiamo
Dio e sappiamo di essere amati da
Lui, o meglio, lo amiamo come
risposta all’amore con il quale Egli ci
ama. Lo Spirito Santo è chiamato
Carità Increata e la carità creata (la
nostra) è l’effetto principale della sua
azione nella nostra anima. Grazie
alla virtù della carità, noi amiamo
Dio con un amore che è in qualche
modo divino, perché è l’amore che lo
Spirito Santo pone nella nostra
anima. La carità ci spinge a
conoscere Dio, a vivere per compiere
la sua volontà con piena
disponibilità, come fece Cristo[8], ad
amare il prossimo per amore di Dio,



cioè ad amare gli altri come Dio li
ama e a trattare le cose in base al
valore che hanno secondo il disegno
di Dio.

Inoltre, la carità è forma, motore e
radice di tutte le virtù morali, perché
le indirizza a Dio come Sommo Bene,
ne è la motivazione ultima (per
amore di Dio si pratica la giustizia, la
generosità, la castità, ecc.) e fa in
modo che la pratica delle virtù
morali ci unisca a Dio. Per questo
sant’Agostino afferma che le virtù
morali cristiane sono in un certo
senso modalità dell’amore per Dio[9].

La carità è l’essenza della santità
cristiana, il vincolo della perfezione e
determina il grado di santità di
ciascuno: la santità è tanta quanta è
la carità.

Ogni peccato grave comporta la
perdita della carità, dell’unione di
amicizia con Dio. Vi sono peccati
specifici contro la carità verso Dio



(l’odio a Dio e la tiepidezza), contro la
carità verso se stessi (l’incuria della
propria vita spirituale, esporsi a
gravi pericoli per l’anima o per il
corpo, il suicidio e l’egoismo in
quanto amore disordinato di se
stessi) e contro la carità verso gli altri
(l’odio e la discordia, lo scandalo,
negare l’aiuto spirituale o materiale
che è possibile dare al prossimo, la
cooperazione volontaria ai peccati
del prossimo).

6. I doni dello Spirito Santo

L’azione dello Spirito Santo
nell’anima del cristiano, oltre a dare
la grazia santificante e le virtù
teologali, comunica ispirazioni e
grazie attuali e ha una
manifestazione specifica in ciò che la
Chiesa chiama doni dello Spirito
Santo, che sono «disposizioni



permanenti che rendono l’uomo
docile a seguire le mozioni dello
Spirito Santo»[10]. La Chiesa insegna
che questi doni sono sette: «la
sapienza, l’intelletto, il consiglio, la
fortezza, la scienza, la pietà e il
timore di Dio. Appartengono nella
loro pienezza a Cristo, figlio di
Davide[11]. Essi completano e portano
alla perfezione le virtù di coloro che
li ricevono. Rendono i fedeli docili ad
obbedire con prontezza alle
ispirazioni divine»[12], anche se
naturalmente non si vuole
classificare o ridurre a questi sette
doni la vastissima e multiforme
azione dello Spirito Santo nelle
anime. La Chiesa parla anche dei
frutti che l’azione dello Spirito
produce nelle anime: «I frutti dello
Spirito sono perfezioni che lo Spirito
Santo plasma in noi come primizie
della gloria eterna. La tradizione
della Chiesa ne enumera dodici:
“amore, gioia, pace, pazienza,
longanimità, bontà, benevolenza,



mitezza, fedeltà, modestia,
continenza, castità” (Gal 5, 22-23,
vulg.)»[13].

7. L’azione dello Spirito Santo: i
comandamenti della legge di Dio

Il Signore ha detto: «Se mi amate,
osserverete i miei comandamenti»[14].
Il giovane ricco gli chiese: quali
comandamenti? «Gesù rispose: “Non
ucciderai, non commetterai
adulterio, non ruberai, non
testimonierai il falso, onora il padre e
la madre e amerai il prossimo tuo
come te stesso»[15]. Il Signore si
riferisce al Decalogo, alle dieci Parole
dell’Antico Testamento[16], che
contengono una sorta di riassunto
dei principali elementi della legge
morale naturale. Il Signore stesso
attribuisce a queste dieci Parole
un’origine divina, distinguendole dai



precetti semplicemente umani[17] e la
Chiesa segue l’ordine di questi dieci
comandamenti quando nella
catechesi espone la morale cristiana,
aggiungendo naturalmente alcuni
insegnamenti specifici del Nuovo
Testamento.

Il Decalogo comprende un elenco di
doveri gravi[18], ma è anche e
soprattutto un insegnamento sul
modo di vivere coerente con
l’Alleanza tra Dio e il popolo eletto.
L'esposizione del Decalogo che fa la
Chiesa è l’insegnamento dello stile di
vita che è coerente con la carità, con
l’amicizia tra Dio e l’uomo. Questo
insegnamento è un valido strumento
per la formazione morale dei più
giovani o dei meno istruiti ed è per
tutti una guida esterna necessaria
per superare i momenti di oscurità
interiore che tutti qualche volta
possiamo attraversare nella vita,
anche se in generale la luce interiore
della grazia permette già di



distinguere ciò che è buono da ciò
che è cattivo. Il Decalogo, visto alla
luce del Nuovo Testamento e in
connessione con la carità, è come un
insieme di segnali che ci indicano la
via che porta alla salvezza.

Ángel Rodríguez Luño

Bibliografia di base

- Catechismo della Chiesa Cattolica,
nn. 1996-2005; 1810-1832; 2052-2074.

- Compendio del Catechismo della
Chiesa Cattolica, nn. 422-425;
384-390; 434-441.

- Papa Francesco, Catechesi sui dieci
Comandamenti.



[1] Cfr. 2 Pt 1, 4.

[2] Gv 6, 38: «Perché sono disceso dal
Cielo non per fare la mia volontà, ma
la volontà di Colui che mi ha
mandato». Cfr. anche Gv 4, 34; 5, 30.

[3] Compendio del Catechismo della
Chiesa Cattolica, n. 384.

[4] Ivi, n. 386.

[5] Concilio di Trento, Decreto sulla
giustificazione, cap. 8: Dz-Hü 1532.

[6] Compendio del Catechismo della
Chiesa Cattolica, n. 387.

[7] Ivi, n. 388.

[8] «Gesù disse loro: “Il mio cibo è
fare la volontà di colui che mi ha
mandato e compiere la sua
opera» (Gv 4, 34).

[9] «Dato che la virtù ci conduce alla
vera felicità, io affermerei che la
virtù altro non è che il supremo



amore di Dio. E il fatto di dire che la
virtù è quadripartita, si dice, secondo
me, in considerazione della varietà di
disposizioni che lo stesso amore
assume. Queste quattro famose virtù,
la cui forza voglia il cielo che siano in
tutte le anime come i loro nomi
stanno nelle loro bocche, non esiterei
nel definirle anche così: la
temperanza è l’amore che si dà
completamente a ciò che si ama; la
fortezza è l’amore che tutto sopporta
per ciò che si ama; la giustizia è
l’amore che serve esclusivamente a
ciò che si ama e che, proprio per
questo, padroneggia con rettitudine;
infine, la prudenza è l’amore che
distingue con sagacia ciò che è utile
da ciò che è dannoso. Questo amore,
abbiamo detto, non è amore di un
oggetto qualunque, ma amore di Dio;
ossia, del Sommo Bene, della Somma
Sapienza e della Somma Pace. Per
questo motivo, precisando ancor più
le definizioni, si può dire che la
temperanza è l’amore che si



conserva integro e incorruttibile per
Dio; la fortezza è l’amore che tutto
sopporta senza angoscia, con lo
sguardo rivolto a Dio; la giustizia è
l’amore che non serve altro che a
Dio, e per questo esercita la
padronanza, conforme alla ragione,
su tutto ciò che è inferiore all’uomo;
la prudenza, infine, è l’amore che sa
distinguere ciò che è utile per andare
verso Dio da ciò che può allontanarlo
da Lui» (Sant’Agostino, De moribus
ecclesiae, I, 15, 25: NBA 13/1, 53).

[10] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1830.

[11] Cfr. Is 11, 1-2.

[12] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1831.

[13] Ivi, n. 1832.

[14] Gv 14, 15.

[15] Mt 19, 18-19.



[16] Cfr. Es 20, 2-17 e Dt 5, 6-21.

[17] «Così avete annullato la parola
di Dio con la vostra tradizione.
Ipocriti! Bene ha profetato di voi
Isaia, dicendo: Questo popolo mi
onora con le labbra, ma il suo cuore è
lontano da me. Invano essi mi
rendono culto, insegnando dottrine
che sono precetti di uomini» (Mt 15,
7-9).

[18] «Poiché enunciano i doveri
fondamentali dell’uomo verso Dio e
verso il prossimo, i dieci
comandamenti, nel loro contenuto
essenziale, rivelano delle
obbligazioni gravi. Sono
sostanzialmente immutabili e
obbligano sempre e dappertutto.
Nessuno potrebbe dispensare da essi.
I dieci comandamenti sono incisi da
Dio nel cuore dell’essere
umano» (Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2072).



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/tema-27-lazione-
dello-spirito-santo-la-grazia-le-virtu-

teologali-e-i-comandamenti/
(12/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/tema-27-lazione-dello-spirito-santo-la-grazia-le-virtu-teologali-e-i-comandamenti/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-27-lazione-dello-spirito-santo-la-grazia-le-virtu-teologali-e-i-comandamenti/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-27-lazione-dello-spirito-santo-la-grazia-le-virtu-teologali-e-i-comandamenti/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-27-lazione-dello-spirito-santo-la-grazia-le-virtu-teologali-e-i-comandamenti/

	Tema 27. L’azione dello Spirito Santo: la grazia, le virtù teologali e i comandamenti

