
opusdei.org

TEMA 26. La libertà,
la legge e la
coscienza

Dio ha voluto l’uomo libero
affinché possa cercare il suo
Creatore e Redentore senza
coercizione.

13/05/2018

1. La libertà dei figli di Dio

La libertà dell’uomo ha varie
dimensioni. La libertà dalla coazione
è quella che permette alla persona
per fare senza imposizioni o
impedimenti esterni ciò che ha



deciso; così si parla di libertà di
espressione, libertà di associazione,
ecc. La libertà di scelta o libertà
psicologica è l’assenza di una
necessità interna nello scegliere una
cosa o l’altra; non si riferisce alla
possibilità di fare , ma alla possibilità
di decidere , senza essere soggetto a
un determinismo interiore. In senso
morale , la libertà si riferisce invece
alla capacità di accogliere e amare il
bene, che è l’oggetto della volontà,
senza essere schiavo di passioni
disordinate e del peccato.

Dio ha voluto l’uomo libero affinché
«cerchi spontaneamente il suo
Creatore, e giunga liberamente, con
la adesione a Lui, alla piena e beata
perfezione. Perciò la dignità
dell’uomo richiede che egli agisca
secondo scelte consapevoli e libere,
mosso cioè e indotto da convinzioni
personali, e non per un cieco impulso
interno o per mera coazione esterna.
Ma tale dignità l’uomo la ottiene



quando, liberatosi da ogni schiavitù
di passioni, tende al suo fine con
scelta libera del bene, e si procura da
sé e con la sua diligente iniziativa i
mezzi convenienti» [1] .

La libertà dalla coazione esterna,
dalla necessità interna e dalle
passioni disordinate, in una parola la
piena libertà umana, ha un grande
valore perché solo con essa è
possibile l’amore (la libera scelta) del
bene in quanto bene, e pertanto
anche l’amore per Dio bene
supremo. Con tali atti l’uomo imita
l’Amore divino e raggiunge il fine per
il quale è stato creato. In tal senso si
afferma che «la vera libertà è
nell’uomo segno altissimo
dell’immagine divina» [2] .

La Sacra Scrittura considera la
libertà umana dalla prospettiva della
storia della salvezza. A causa della
prima caduta, la libertà che l’uomo
aveva ricevuto da Dio è caduta sotto



la schiavitù del peccato, anche se non
ne è rimasta completamente corrotta
(cfr. Catechismo , 1739-1740). Con la
sua Croce gloriosa, annunciata e
preparata dall’economia dell’Antico
Testamento, «Cristo ha ottenuto la
salvezza di tutti gli uomini. Li ha
riscattati dal peccato che li teneva in
schiavitù» ( Catechismo , 1741). Solo
collaborando con la grazia che Dio dà
per mezzo di Cristo l’uomo può
godere della piena libertà in senso
morale: «Cristo ci ha liberati perché
restassimo liberi» ( Gal 5, 1; cfr. 
Catechismo , 1742).

La possibilità che l’uomo peccasse
non fece rinunciare a Dio di crearlo
libero. Le autorità umane debbono
rispettare la libertà e non metterle
più limiti di quelli necessari e per
mezzo di leggi giuste. Allo stesso
tempo conviene ricordare che non
basta che le decisioni siano libere
perché siano buone. Alla luce del
grandissimo valore della libera



affermazione del bene da parte
dell’uomo si capisce l’esigenza etica
di rispettarne la libertà anche se è
fallibile.

2. La legge morale naturale

Il temine legge è utilizzato per
indicare realtà diverse. La legge
naturale, la Nuova Legge o Legge di
Cristo, le leggi umane civili ed
ecclesiastiche, sono leggi in senso
molto diverso, anche se tutte hanno
qualcosa in comune.

Si chiama legge eterna il disegno
della Sapienza divina che vuole
condurre tutta la creazione al suo
fine [3] ; per ciò che si riferisce al
genere umano, essa rappresenta
l’eterno disegno salvifico di Dio, col
quale ci ha scelti in Cristo «per essere
santi e immacolati al suo cospetto»,
«predestinandoci a essere suoi figli
adottivi per opera di Gesù Cristo» (Ef
1, 4-5).



Dio conduce ogni creatura ai suo fine
tenendo conto della sua natura. In
sostanza, «Dio provvede agli uomini
in modo diverso rispetto agli esseri
che non sono persone: non
“dall’esterno”, attraverso le leggi
della natura fisica, ma “dal di
dentro”, mediante la ragione che,
conoscendo col lume naturale la
legge eterna di Dio, è perciò stesso in
grado di indicare all’uomo la giusta
direzione del suo libero agire» [4] .

La legge morale naturale è la
partecipazione della legge eterna da
parte delle creature razionali [5] . «È
la stessa legge eterna, insita negli
esseri dotati di ragione, che li inclina
all’atto e al fine che loro
convengono» [6] . Pertanto si tratta di
una legge divina (divino-naturale).
Consiste nella luce della ragione che
permette all’uomo di discernere il
bene e il male, e che ha forza di legge
in quanto voce e interprete della più
alta ragione di Dio, della quale il



nostro spirito partecipa e alla quale
la nostra libertà aderisce [7] . Viene
chiamata naturale perché consiste
nella luce della ragione che ogni
uomo ha per natura.

La legge morale naturale è un primo
passo nella comunicazione a tutto il
genere umano del disegno salvifico
di Dio, la cui completa conoscenza è
possibile solo attraverso la
Rivelazione. La legge naturale «ha
come perno l’aspirazione e la
sottomissione a Dio, fonte e giudice
di ogni bene, e altresì il senso
dell’altro come uguale a se stesso» ( 
Catechismo , 1955).

- Proprietà . La legge morale naturale
è universale perché si estende a ogni
persona umana, di tutte le epoche
(cfr. Catechism o, 1956). «È 
immutabile e permane inalterata
attraverso i mutamenti della storia;
rimane sotto l’evolversi delle idee e
dei costumi e ne sostiene il



progresso. Le norme che la
esprimono restano sostanzialmente
valide» (Catechismo, 1958) [8] . È 
obbligatoria perché, per tendere
verso Dio, l’uomo deve compiere
liberamente il bene ed evitare il
male; per questo deve poter
distinguere il bene dal male, cosa che
accade anzitutto grazie alla luce della
ragione naturale [9] . L’osservanza
della legge morale naturale in
determinate situazioni può essere
difficile; ma non è mai impossibile 
[10] .

- Conoscenza della legge naturale . I
precetti della legge naturale possono
essere conosciuti da tutti mediante la
ragione. Tuttavia, di fatto non tutti i
suoi precetti sono percepiti da tutti in
modo chiaro e immediato (cfr. 
Catechismo , 1960). La loro
conoscenza può essere condizionata
dalle disposizioni personali,
dall’ambiente sociale e culturale,
dall’educazione ricevuta, ecc. Dato



che nella nostra condizione attuale
subiamo le conseguenze del peccato,
perché le verità morali possano
essere conosciute da tutti «con
facilità, con ferma certezza e senza
alcun errore» [11] ci sono necessarie
la grazia di Dio e la Rivelazione.

3. La legge divino-positiva

La Legge Antica, rivelata da Dio a
Mosè, «è il primo stadio della Legge
rivelata. Le sue prescrizioni morali
sono riassunte nei Dieci
comandamenti» ( Catechismo , 1962),
che esprimono le conclusioni
immediate della legge morale
naturale. L’intera economia
dell’Antico Testamento è soprattutto
ordinata a preparare, annunziare e
significare l’avvento del Salvatore 
[12] .

La Nuova Legge o Legge Evangelica o
Legge di Cristo «è la grazia dello
Spirito Santo donata mediante la
fede in Cristo. I precetti esterni, di cui



pure l’Evangelo parla, dispongono a
questa grazia o ne dispiegano gli
effetti nella vita» [13] .

L’elemento principale della Legge di
Cristo è la grazia dello Spirito Santo,
che sana l’uomo intero e si manifesta
nella fede che opera attraverso
l’amore [14] . È fondamentalmente
una legge interiore, che dall’interno
dà la forza per compiere quello che
prescrive. È anche legge scritta, che
si trova negli insegnamenti del
Signore (il Discorso della montagna,
le beatitudini, ecc.) e in quelli degli
Apostoli, e che si possono riassumere
nel comandamento dell’amore.
Questo secondo elemento non è di
importanza secondaria, perché la
grazia dello Spirito Santo, infusa nel
cuore del credente, implica
necessariamente di «vivere secondo
lo Spirito» e si esprime attraverso i
«frutti dello Spirito», ai quali si
oppongono le «opere della
carne» (cfr. Gal 5, 16-26).



La Chiesa è l’interprete autentico
della legge naturale (cfr. Catechismo ,
2036). Questo compito non è
destinato soltanto ai suoi fedeli, ma –
per mandato di Cristo: euntes, docete
omnes gentes ( Mt 28, 19) – riguarda
tutti gli uomini. Da qui nasce la
responsabilità che hanno tutti i
cristiani di insegnare la legge morale
naturale, poiché possono conoscerla
con facilità e senza errore mediante
la fede e con l’aiuto del Magistero.

4. Le leggi civili

Le leggi civili sono le disposizioni
normative emanate dalle autorità
pubbliche al fine di promulgare , 
esplicitare o concretare le esigenze
della legge morale naturale per
regolare la vita dei cittadini
nell’ambito della società organizzata 
[15] . Esse devono garantire
soprattutto la pace, la sicurezza, la
libertà, la giustizia, la tutela dei



diritti fondamentali della persona e
la moralità pubblica [16] .

La virtù della giustizia comporta
l’obbligo morale di adempiere le
leggi civili giuste. La gravità di
questo obbligo dipende dalla
importanza del contenuto di
ciascuna legge per il bene comune
della società.

Sono ingiuste le leggi civili che si
oppongono alla legge morale
naturale e al bene comune della
società. Più esattamente, sono
ingiuste le leggi:

1) che proibiscono di fare qualcosa
che per i cittadini è moralmente
obbligatorio o che impongono di fare
una cosa che non si può fare senza
cadere in una colpa morale;

2) quelle che ledono positivamente o
privano della dovuta tutela beni
fondamentali: la vita, la giustizia, i



diritti fondamentali della persona, il
matrimonio, la famiglia, ecc.;

3) quelle che non sono promulgate
legittimamente;

4) quelle che non attribuiscono in
modo equo e proporzionato ai
cittadini le cariche e i benefici.

Le leggi civili ingiuste non obbligano
in coscienza; al contrario, c’è
l’obbligo morale di non adempiere le
disposizioni relative, soprattutto se
sono ingiuste per le ragioni indicate
in 1) e 2), e di manifestare il proprio
disaccordo, cercando il modo di
cambiarle in quanto possibile o,
almeno, di ridurne gli effetti negativi.
In alcuni casi si dovrà ricorrere
all’obiezione di coscienza (cfr. 
Catechismo , 2242-2243) [17] .

5. Le leggi ecclesiastiche e i
comandamenti della Chiesa



Per salvare gli uomini Dio ha voluto
anche che facciano parte di una
società [18] , la Chiesa, fondata da
Gesù Cristo e da Lui dotata di tutti i
mezzi per perseguire il suo fine
soprannaturale, che è la salvezza
delle anime. Uno di questi mezzi è la
potestà legislativa, che ha il Romano
Pontefice per la Chiesa universale e i
Vescovi diocesani – e le autorità ad
essi equiparate – per le proprie
circoscrizioni. La maggior parte delle
leggi di ambito universale sono
contenute nel Codice di Diritto
Canonico. Esiste un Codice per i
fedeli di rito latino e un altro per
quelli di rito orientale.

Le leggi ecclesiastiche danno origine
a obblighi morali [19] , che sono più o
meno gravi a seconda della materia.

Ci sono cinque Precetti Generali della
Chiesa: 1) partecipare alla Messa la
domenica e le altre feste comandate
(cfr: Catechismo , 2042); 2)



confessarsi almeno una volta l’anno,
quando si è in pericolo di morte e se
si vuol fare la comunione (cfr. 
Catechismo , 2042); 3) ricevere la
comunione almeno una volta
all’anno, a Pasqua (cfr. Catechismo ,
2042); 4) osservare il digiuno e
astenersi dal mangiare carne nei
giorni stabiliti dalla Chiesa (cfr. 
Catechismo , 2043); 5) sovvenire alle
necessità materiali della Chiesa (cfr. 
Catechismo , 2043).

6. La libertà e la legge

Vi sono alcuni modi di impostare le
questioni morali che sembrano
supporre che le esigenze etiche
contenute nella legge morale siano al
di fuori della libertà. Libertà e legge
sembrano allora due realtà che si
contrappongono e si limitano
reciprocamente: come se la libertà
cominciasse dove finisce la legge e
viceversa.



La realtà è che il comportamento
libero non è quello guidato
dall’istinto o da una necessità fisica o
biologica, ma è regolato da ogni
singola persona in base alla
conoscenza che essa ha del bene e
del male: liberamente compie il bene
indicato dalla legge morale e
liberamente evita il male conosciuto
mediante la stessa legge.

Il rifiuto del bene conosciuto non è
libertà, ma peccato. Ciò che si
oppone alla legge morale è il peccato,
non la libertà. La legge indica,
certamente, che è necessario
correggere la spinta a compiere
azioni peccaminose: desiderio di
vendetta, di violenza, di rubare, ecc.,
ma questa indicazione morale non si
oppone alla libertà, che mira sempre
alla libera affermazione di ciò che è
buono, e neppure presuppone una
coazione della libertà. L’uomo
conserva sempre la triste possibilità
di peccare. «Compiere il male non è



liberazione, ma schiavitù […]. Potrà
dire di essersi comportato a suo
gusto, ma non potrà far sentire la
voce della vera libertà; perché si è
reso schiavo di ciò che ha scelto, ed
ha scelto il peggio, l’assenza di Dio, e
lì non vi è libertà» [20] .

Talvolta le leggi e i regolamenti 
umani , a causa di generalità o della
concisione con cui sono espressi,
possono non dare indicazioni chiare
su ciò che si deve fare. La persona
ben formata sa che in questi casi
deve fare ciò che intende che è bene 
[21] . Non esiste però nessun caso nel
quale sia cosa buona compiere azioni
intrinsecamente cattive proibite da
della legge morale naturale o dalla
legge divino-positiva (adulterio,
omicidio deliberato, ecc.) [22] .

7. La coscienza morale

«La coscienza morale è un giudizio
della ragione mediante il quale la
persona umana riconosce la qualità



morale di un atto concreto che sta
per porre, sta compiendo o ha
compiuto» ( Catechismo , 1778). La
coscienza formula «l’ obbligo morale
alla luce della legge naturale: è
l’obbligo di fare ciò che l’uomo,
mediante l’atto della sua coscienza, 
conosce come un bene che gli è
assegnato qui e ora » [23] .

La coscienza è la «norma prossima
della moralità personale» [24] ; per
questa ragione, quando si agisce
contro di essa, si commette un male
morale. Il ruolo di norma prossima
appartiene alla coscienza non perché
essa sia la norma suprema [25] , ma
perché ha per la persona un
carattere ultimo ineludibile: «il
giudizio della coscienza afferma
“ultimamente” la conformità di un
certo comportamento concreto
rispetto alla legge» [26] : quando la
persona giudica con sicurezza, dopo
aver esaminato il problema con tutti
i mezzi a sua disposizione, non esiste



una istanza successiva, una
coscienza della coscienza, un
giudizio del giudizio, perché
altrimenti si andrebbe avanti
all’infinito.

Si chiama coscienza retta o vera
quella che giudica secondo verità la
qualità morale di un atto, e coscienza
erronea quella che non riconosce la
verità, stimando buona un’azione
che in realtà è cattiva, o viceversa. La
causa dell’errore di coscienza è l’ 
ignoranza , che può essere invincibile
(e incolpevole) se la persona non ha
nessuna possibilità di riconoscerla e
superarla, o vincibile (e colpevole) se
si la potrebbe riconoscere e superare,
ma permane perché la persona non
vuole mettere i mezzi atti a superarla
[27] . La coscienza colpevolmente
erronea non scusa dal peccato, e può
anche aggravarlo.

La coscienza è certa , quando emette
il giudizio con la certezza morale di



non sbagliarsi. Si dice probabile ,
quando giudica col convincimento
che esiste una certa probabilità di
sbagliare, ma che questa è minore
della probabilità di essere nel vero.
Si dice che è dubbia , quando la
probabilità di sbagliarsi si suppone
uguale o maggiore di quella di essere
nel vero. Infine si chiama perplessa
quando non osa giudicare, perché
pensa che sia peccato tanto compiere
un atto quanto non compierlo.

In pratica si deve seguire solo la 
coscienza certa e vera o la coscienza
certa invincibilmente erronea [28] .
Non si deve agire con una coscienza
dubbia , ma è necessario uscire dal
dubbio pregando, studiando,
domandando, ecc.

8. La formazione della coscienza

Le azioni moralmente negative
compiute in base a ignoranza
invincibile sono dannose per chi le
commette e probabilmente anche per



altri, e in ogni caso possono
contribuire a un più grande
oscuramento della coscienza. Ecco
perché è una urgente necessità
formare la coscienza (cfr. 
Catechismo , 1783).

Per formare una coscienza retta è
necessario formare l’intelligenza
nella conoscenza della verità – per
questo un cristiano può contare
sull’aiuto del Magistero della Chiesa –
ed educare la volontà e l’affettività
mediante la pratica delle virtù [29] .
Questo è un compito che dura tutta la
vita (cfr. Catechismo , 1784).

Per la formazione della coscienza
sono particolarmente importanti
l’umiltà, che si acquista vivendo la
sincerità davanti a Dio, e la direzione
spirituale [30] .

Ángel Rodríguez Luño



Bibliografia di base Catechismo della
Chiesa Cattolica , 1730-1742,
1776-1794 e 1950-1974.

Giovanni Paolo II, Enc. Veritatis
splendor , 6-VIII-1993, 28-64.

Letture raccomandate

San Josemaría, Omelia La libertà,
dono di Dio , in Amici di Dio , 23-38.

J. Ratzinger , Coscienza e verità, in Id.,
La Chiesa: una comunità sempre in
cammino , San Paolo Edizioni, 2008.

E. Colom, Á. Rodríguez Luño, 
Elegidos en Cristo para ser santos.
Curso de teología moral fundamental ,
Palabra, Madrid 2000, pp. 269-289,
316-332, 348-363, 399-409 e 430-434.

--------------------------------------

[1] Concilio Vaticano II, Cost. 
Gaudium et spes , 17. Cfr. 
Catechismo , 1731.



[2] Ibidem .

[3] Cfr. San Tommaso d’Aquino, 
Summa Theologiae , I-II, q. 93, a. 1, c;
Concilio Vaticano II, Dich. Dignitatis
humanae , 3.

[4] Giovanni Paolo II, Enc. Veritatis
splendor , 6-VIII-1993, 43.

[5] Cfr. ibidem; San Tommaso
d’Aquino, Summa Theologiae , I-II, q.
91, a. 2.

[6] Cfr. Giovanni Paolo II, Enc. 
Veritatis splendor , 44.

[7] Cfr. ibidem.

[8] «L’applicazione della legge
naturale si diversifica molto; può
richiedere un adattamento alla
molteplicità delle condizioni di vita,
secondo i luoghi, le epoche e le
circostanze. Tuttavia, nella diversità
delle culture, la legge naturale resta
come una regola che lega gli uomini



tra loro e ad essi impone, al di là
delle inevitabili differenze, principi
comuni» ( Catechismo , 1957).

[9] Cfr. Giovanni Paolo II, Enc. 
Veritatis splendor , 42.

[10] Cfr. ibidem , 102.

[11] Pio XII, Enc. Humani generis , DS
3876. Cfr. Catechismo , 1960.

[12] Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. 
Dei Verbum , 15.

[13] Giovanni Paolo II, Enc. Veritatis
splendor , 24. Cfr. San Tommaso
d’Aquino, Summa Theologiae , I-II, q.
106, a. 1, c. e ad 2.

[14] Cfr. San Tommaso d’Aquino, 
Summa Theologiae , I-II, q. 108, a. 1.

[15] Cfr. San Tommaso d’Aquino, 
Summa Theologiae , I-II, q. 95, a. 2; 
Catechismo , 1959.



[16] Cfr. Giovanni Paolo II, Enc. 
Evangelium vitae , 25-III-1995, 71.

[17] Cfr. Giovanni Paolo II, Enc. 
Evangelium vitae , 72-74.

[18] Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. 
Lumen gentium , 9.

[19] Cfr. Concilio di Trento, Canoni
sul sacramento del Battesimo, 8: DS
1621.

[20] San Josemaría, Omelia La libertà,
dono di Dio , in Amici di Dio , 37.

[21] Cfr. San Tommaso d’Aquino, 
Summa Theologiae , I-II, q. 96, a. 6 e
II-II, q. 120.

[22] Cfr. Giovanni Paolo II, Enc. 
Veritatis splendor , 76, 80, 81, 82.

[23] Giovanni Paolo II, Enc. Veritatis
splendor , 59.

[24] Ibidem , 60.



[25] Cfr. ibidem .

[26] Ibidem , 59.

[27] Cfr. ibidem , 62; Concilio Vaticano
II, Cost. Gaudium et spes , 16.

[28] La coscienza certa
invincibilmente erronea è regola
morale non in modo assoluto:
obbliga solo finché permane l’errore.
E lo fa non per ciò che è in se stessa:
il potere obbligatorio della coscienza
deriva dalla verità, e dunque la
coscienza erronea può obbligare solo
nella misura in cui soggettivamente e
invincibilmente la si considera vera.
In materie molto importanti
(omicidio deliberato, ecc.) è molto
difficile l’errore di coscienza
incolpevole.

[29] Cfr. Giovanni Paolo II, Enc. 
Veritatis splendor , 64.

[30] «Non bisogna impostare la
direzione spirituale dedicandosi a



fabbricare delle creature prive del
proprio giudizio e che si limitano a
eseguire materialmente ciò che un
altro dice loro; la direzione spirituale
invece deve tendere a formare
persone di criterio. E il criterio
implica maturità, fermezza nelle
proprie convinzioni, sufficiente
conoscenza della dottrina,
delicatezza di spirito, educazione
della volontà» (San Josemaría, 
Colloqui con Monsignor Escrivá , 93).

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/tema-26-la-
liberta-la-legge-e-la-coscienza/

(13/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/tema-26-la-liberta-la-legge-e-la-coscienza/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-26-la-liberta-la-legge-e-la-coscienza/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-26-la-liberta-la-legge-e-la-coscienza/

	TEMA 26. La libertà, la legge e la coscienza

