
opusdei.org

TEMA 25. Il
matrimonio

L’intima comunità di vita e di
amore coniugale tra uomo e
donna è sacra, ed è strutturata
in base a leggi stabilite dal
Creatore, che non dipendono
dall’arbitrio umano.

14/05/2018

«Il patto matrimoniale con cui
l’uomo e la donna stabiliscono tra
loro la comunità di tutta la vita, per
sua natura ordinata al bene dei
coniugi e alla procreazione ed
educazione della prole, tra i



battezzati è stato elevato da Cristo
Signore alla dignità di
sacramento» (CIC, 1055 § 1).

1. Il disegno divino sul matrimonio

«È Dio stesso l’autore del
matrimonio» [1] . L’intima comunità
coniugale tra l’uomo e la donna è
sacra, ed è strutturata in base a leggi
proprie stabilite dal Creatore, che
non dipendono dall’arbitrio umano.

L’istituzione del matrimonio non è
una ingerenza indebita nelle intime
relazioni personali tra un uomo e
una donna, ma una esigenza
interiore del patto di amore
coniugale: è l’unico “luogo” che
rende possibile che l’amore tra un
uomo e una donna sia coniugale [2] ,
vale a dire, un amore elettivo che
abbraccia il bene di tutta la persona
in quanto sessualmente differenziata
[3] . Questo amore reciproco tra gli
sposi «diventa un’immagine
dell’amore assoluto e indefettibile



con cui Dio ama l’uomo. È cosa
buona, molto buona, agli occhi del
Creatore ( Gn 1, 31). Questo amore
che Dio benedice è destinato ad
essere fecondo e si inserisce nella sua
cura del creato: Dio li benedisse e
disse loro: “Siate fecondi e
moltiplicatevi, riempite la terra e
soggiogatela” ( Gn 1, 28)» ( 
Catechismo , 1604).

Il peccato originale provocò la
rottura della comunione originale tra
l’uomo e la donna, debilitando la
coscienza morale relativa all’unità e
indissolubilità del matrimonio. La
Legge antica, conforme alla
pedagogia divina, non critica la
poligamia dei patriarchi, né proibisce
il divorzio; ma «vedendo l’Alleanza
di Dio con Israele sotto l’immagine di
un amore coniugale esclusivo e
fedele (cfr. Os 1-3; Is 54.62; Ger
2-3.31; Ez 16, 62; 23), i profeti hanno
preparato la coscienza del Popolo
eletto ad una intelligenza



approfondita dell’unicità e
dell’indissolubilità del matrimonio
(Cfr. Ml 2, 13-17)» ( Catechismo ,
1611).

«Gesù Cristo non solo ristabilisce
l’ordine iniziale voluto da Dio, ma
dona la grazia per vivere il
Matrimonio nella nuova dignità di
Sacramento, che è il segno del suo
amore sponsale per la Chiesa: “Voi
mariti, amate le vostre mogli, come
Cristo ha amato la Chiesa” ( Ef 5,
25)» ( Compendio , 341).

«Tra i battezzati non può sussistere
un valido contratto matrimoniale,
che non sia per ciò stesso
sacramento» (CIC, 1055 § 2) [4] .

Il sacramento del matrimonio
aumenta la grazia santificante e
conferisce la grazia sacramentale
specifica che aiuta a vivere tutte le
realtà della vita coniugale [5] ,
soprattutto l’amore tra gli sposi [6] .
La vocazione universale alla santità



viene specificata per gli sposi «dal
sacramento celebrato e tradotta
concretamente nelle realtà proprie
dell’esistenza coniugale e familiare» 
[7] . «Gli sposi sono chiamati a
santificare il loro matrimonio e a
santificare se stessi in questa unione.
Commetterebbero perciò un grave
errore se edificassero la propria
condotta spirituale volgendo le spalle
alla famiglia o al margine di essa. La
vita familiare, i rapporti coniugali, la
cura e l’educazione dei figli, lo sforzo
economico per sostenere la famiglia,
darle sicurezza e migliorare le
condizioni, i rapporti con gli altri
componenti della comunità sociale:
sono queste le situazioni umane più
comuni che gli sposi cristiani devono
soprannaturalizzare» [8] .

2. La celebrazione del matrimonio

Il matrimonio nasce dal consenso
personale e irrevocabile degli sposi
(cfr. Catechismo , 1626). «Il consenso



matrimoniale è l’atto della volontà
con cui l’uomo e la donna, con patto
irrevocabile, danno e accettano
reciprocamente se stessi per
costituire il matrimonio» (CIC, 1057 §
2).

«La Chiesa normalmente richiede
per i suoi fedeli la forma ecclesiastica
della celebrazione del matrimonio» ( 
Catechismo , 1631). Perciò, «sono
validi soltanto i matrimoni che si
contraggono alla presenza
dell’Ordinario del luogo o del
parroco o del sacerdote oppure
diacono delegato da uno di essi che
sono assistenti, nonché alla presenza
di due testimoni, conformemente,
tuttavia, alle norme stabilite» dal
Codice di Diritto Canonico (CIC, 1108
§ 1).

Diverse ragioni concorrono a
spiegare questa determinazione: il
matrimonio sacramentale è un atto 
liturgico ; introduce in un ordo



ecclesiale, creando diritti e doveri
nella Chiesa, fra gli sposi e verso i
figli. Poiché il matrimonio è uno stato
di vita nella Chiesa, è necessario che
vi sia certezza su di esso (da qui
l’obbligo di avere dei testimoni); e il
carattere pubblico del consenso
protegge il “Sì” una volta dato e aiuta
a rimanervi fedele (cfr. Catechismo ,
1631).

3. Le proprietà essenziali del
matrimonio

«Le proprietà essenziali del
matrimonio sono l’unità e
l’indissolubilità, che nel matrimonio
cristiano conseguono una peculiare
stabilità in ragione del
sacramento» (CIC, 1056). Il marito e
la moglie «per il patto di amore
coniugale “non sono più due, ma una
sola carne” ( Mt 19, 6) […]. Questa
intima unione, in quanto mutua
donazione di due persone, come pure
il bene dei figli, esigono la piena



fedeltà dei coniugi e ne reclamano
l’indissolubile unità» [9] .

«L’unità del matrimonio confermata
dal Signore appare in maniera
lampante anche dalla uguale dignità
personale sia dell’uomo che della
donna, che deve essere riconosciuta
nel mutuo e pieno amore. La 
poligamia è contraria a questa pari
dignità e all’amore coniugale che è
unico ed esclusivo» ( Catechismo ,
1645).

«Nella sua predicazione Gesù ha
insegnato senza equivoci il senso
originale dell’unione dell’uomo e
della donna, quale il Creatore l’ha
voluta all’origine: il permesso, dato
da Mosè, di ripudiare la propria
moglie, era una concessione motivata
dalla durezza del cuore (cfr. Mt 19,
8); l’unione matrimoniale dell’uomo
e della donna è indissolubile: Dio
stesso l’ha conclusa. “Quello dunque
che Dio ha congiunto, l’uomo non lo



separi” ( Mt 19, 6)» ( Catechismo ,
1614). In virtù del sacramento, col
quale gli sposi cristiani manifestano
e partecipano del mistero dell’unità e
del fecondo amore fra Cristo e la
Chiesa (cfr. Ef 5, 32), l’indissolubilità
acquista un significato nuovo e più
profondo, aumentando la solidità
originale del vincolo coniugale, in
modo che «il matrimonio rato [ossia,
celebrato fra battezzati] e consumato
non può essere sciolto da nessuna
potestà umana e per nessuna causa,
eccetto la morte» (CIC, 1141).

«Il divorzio è una grave offesa alla
legge naturale. Esso pretende di
sciogliere il patto liberamente
stipulato dagli sposi di vivere l’uno
con l’altro fino alla morte. Il divorzio
offende l’Alleanza della salvezza, di
cui il matrimonio sacramentale è
segno» ( Catechismo , 2384). «Può
avvenire che uno dei coniugi sia
vittima innocente del divorzio
pronunciato dalla legge civile; questi



allora non contravviene alla norma
morale. C’è infatti una differenza
notevole tra il coniuge che si è
sinceramente sforzato di rimanere
fedele al sacramento del Matrimonio
e si vede ingiustamente
abbandonato, e colui che, per sua
grave colpa, distrugge un
matrimonio canonicamente valido» ( 
Catechismo , 2386).

«Esistono tuttavia situazioni in cui la
coabitazione matrimoniale diventa
praticamente impossibile per le più
varie ragioni. In tali casi la Chiesa
ammette la separazione fisica degli
sposi e la fine della coabitazione. I
coniugi non cessano di essere marito
e moglie davanti a Dio; non sono
liberi di contrarre una nuova unione.
In questa difficile situazione, la
soluzione migliore sarebbe, se
possibile, la riconciliazione» ( 
Catechismo , 1649). Se dopo la
separazione «il divorzio civile
rimane l’unico modo possibile di



assicurare certi diritti legittimi, quali
la cura dei figli o la tutela del
patrimonio, può essere tollerato
senza che costituisca una colpa
morale» ( Catechismo , 2383).

Se dopo il divorzio si contrae una
nuova unione, sia pure riconosciuta
dalla legge civile, «il coniuge
risposato si trova in tal caso in una
condizione di adulterio pubblico e
permanente» ( Catechismo , 2384). I
divorziati risposati, anche se
continuano a far parte della Chiesa,
non possono essere ammessi
all’Eucaristia, perché il loro stato e la
loro condizione di vita contraddicono
oggettivamente l’unione di amore
indissolubile fra Cristo e la Chiesa
significata e resa attuale
nell’Eucaristia. «La riconciliazione
nel sacramento della Penitenza – che
aprirebbe la strada al sacramento
eucaristico – può essere accordata
solo a quelli che, pentiti di aver
violato il segno dell’alleanza e di



fedeltà a Cristo, sono sinceramente
disposti ad una forma di vita non più
in contraddizione con
l’indissolubilità del matrimonio. Ciò
importa, in concreto, che quando
l’uomo e la donna, per seri motivi –
quali, ad esempio, l’educazione dei
figli – non possono soddisfare
l’obbligo della separazione,
assumano l’impegno di vivere in
piena continenza, cioè di astenersi
dagli atti propri dei coniugi» [10] .

4. La paternità responsabile

«Per sua indole naturale, l’istituto
stesso del matrimonio e l’amore
coniugale sono ordinati alla
procreazione e alla educazione della
prole e in queste trovano il loro
coronamento. I figli sono il
preziosissimo dono del matrimonio e
contribuiscono moltissimo al bene
degli stessi genitori. Lo stesso Dio che
disse: “Non è bene che l’uomo sia
solo” ( Gn 2, 18) e che “creò all’inizio



l’uomo maschio e femmina” ( Mt 19,
4), volendo comunicare all’uomo una
certa speciale partecipazione nella
sua opera creatrice, benedisse
l’uomo e la donna, dicendo loro:
“Crescete e moltiplicatevi” ( Gn 1, 28).
Di conseguenza la vera pratica
dell’amore coniugale e tutta la
struttura della vita familiare che ne
nasce, senza posporre gli altri fini del
matrimonio, a questo tendono che i
coniugi, con fortezza d’animo, siano
disposti a cooperare con l’amore del
Creatore e del Salvatore, che
attraverso di loro continuamente
dilata e arricchisce la sua
famiglia» (Catechismo, 1652) [11] .
Perciò «tra i coniugi che in tal modo
soddisfano alla missione loro affidata
da Dio, sono da ricordare in modo
particolare quelli che, con decisione
prudente e di comune accordo,
accettano con grande animo anche
un più gran numero di figli da
educare convenientemente» [12] .



Lo stereotipo della famiglia
presentata dalla cultura dominante
di oggi si oppone alla famiglia
numerosa, giustificandolo con
ragioni economiche, sociali,
igieniche, ecc. Però «il vero amore
reciproco trascende la comunione di
vita tra marito e moglie, e si estende
ai suoi frutti naturali, i figli. Invece
l’egoismo finisce per degradare
questo amore al livello della
semplice soddisfazione dell’istinto, e
distrugge il rapporto che unisce
genitori e figli. È difficile sentirsi
buon figlio – vero figlio – dei propri
genitori quando si possa pensare di
essere venuto al mondo contro la
loro volontà, cioè di essere nato non
da un amore degno di questo nome,
ma da un imprevisto o da un errore
di calcolo […]. Vedo con chiarezza
che gli attacchi alle famiglie
numerose provengono dalla
mancanza di fede: sono il prodotto di
un ambiente sociale incapace di
comprendere la generosità, e che



pretende di nascondere il proprio
egoismo e certe pratiche
inconfessabili con motivazioni
apparentemente altruiste» [13] .

Pur con una disposizione generosa
verso la paternità, gli sposi possono
essere «ostacolati da alcune
condizioni della vita di oggi, e
possono trovare circostanze nelle
quali non si può aumentare, almeno
per un certo tempo, il numero dei
figli» [14] . «Se per distanziare le
nascite esistono seri motivi, derivati
dalle condizioni fisiche o
psicologiche dei coniugi, o da
circostanze esteriori, la Chiesa
insegna essere allora lecito tener
conto dei ritmi naturali immanenti
alle funzioni generative per l’uso del
matrimonio nei soli periodi infecondi
e così regolare la natalità» [15] .

È intrinsecamente cattiva «ogni
azione che, o in previsione dell’atto
coniugale, o nel suo compimento, o



nello sviluppo delle sue conseguenze
naturali, si proponga, come scopo o
come mezzo, di impedire la
procreazione» [16] .

Anche quando si cerca di ritardare
un nuovo concepimento, il valore
morale dell’atto coniugale compiuto
nel periodo infecondo della donna è
diverso da quello effettuato col
ricorso a un mezzo contraccettivo.
«Per la sua intima struttura, l’atto
coniugale, mentre unisce con
profondissimo vincolo gli sposi, li
rende atti alla generazione di nuove
vite, secondo leggi iscritte nell’essere
stesso dell’uomo e della donna.
Salvaguardando ambedue questi
aspetti essenziali, unitivo e
procreativo, l’atto coniugale
conserva integralmente il senso di
mutuo e vero amore ed il suo
ordinamento all’altissima vocazione
dell’uomo alla paternità» [17] .
Facendo ricorso alla contraccezione
si esclude il significato procreativo



dell’atto coniugale; l’uso del
matrimonio nei periodi infecondi
della donna rispetta l’inseparabile
connessione dei significati unitivi e
procreativi della sessualità umana.
Nel primo caso si commette un atto
positivo per impedire la
procreazione, eliminando dall’atto
coniugale la potenzialità che gli è
propria in ordine alla procreazione;
nel secondo, si omette l’uso del
matrimonio solo nei periodi fecondi
della donna, cosa che di per sé non
lede nessun altro atto coniugale della
sua capacità procreativa al momento
del suo compimento [18] . Pertanto la
paternità responsabile, così come la
insegna la Chiesa, non comporta in
nessun modo una mentalità
contraccettiva; al contrario, risponde
a una determinata situazione dovuta
a circostanze che per se stesse non
sono volute, ma che si subiscono, e
che possono contribuire, con
l’orazione, a unire di più i coniugi e
tutta la famiglia.



5. Il matrimonio e la famiglia

«Secondo il disegno di Dio, il
matrimonio è il fondamento della
più ampia comunità della famiglia,
poiché l’istituto stesso del
matrimonio e l’amore coniugale sono
ordinati alla procreazione ed
educazione della prole, in cui
trovano il loro coronamento» [19] .

«Poiché il Creatore di tutte le cose ha
costituito il matrimonio quale
principio e fondamento dell’umana
società, la famiglia è divenuta la
prima e vitale cellula della società» 
[20] . Questa specifica ed esclusiva
dimensione pubblica del matrimonio
e della famiglia richiede la sua difesa
e la sua promozione da parte
dell’autorità civile [21] . Le leggi che
non riconoscono le proprietà
essenziali del matrimonio – il
divorzio -, o lo equiparano ad altre
forme di unione non matrimoniale –
unioni di fatto o unioni tra persone



dello stesso sesso – sono ingiuste:
ledono gravemente il fondamento
della stessa società che lo Stato è
obbligato e proteggere e promuovere
[22] .

Nella Chiesa la famiglia è chiamata
“chiesa domestica” perché la
specifica comunione dei suoi membri
è chiamata ad essere «rivelazione e
attuazione specifica della comunione
ecclesiale» [23] . «I genitori devono
essere per i loro figli, con la parola e
con l’esempio, i primi annunciatori
della fede, e secondare la vocazione
propria di ognuno, e quella sacra in
modo speciale» [24] . «È qui che si
esercita in maniera privilegiata il 
sacerdozio battesimale del padre di
famiglia, della madre, dei figli, di
tutti i membri della famiglia, con la
partecipazione ai sacramenti, con la
preghiera e il ringraziamento, con la
testimonianza di una vita santa, con
l’abnegazione e l’operosa carità. Il
focolare è così la prima scuola di vita



cristiana e una scuola di umanità più
ricca. È qui che si apprende la fatica
e la gioia del lavoro, l’amore
fraterno, il perdono generoso,
sempre rinnovato, e soprattutto il
culto divino attraverso la preghiera e
l’offerta della propria vita» ( 
Catechismo , 1657).

Rafael Díaz

Bibliografia di base Catechismo della
Chiesa Cattolica , 1601-1666,
2331-2400.

Concilio Vaticano II, Cost. Gaudium et
Spes , 47-52.

Giovanni Paolo II, Es. ap. Familiaris
consortio , 11-16.

Letture raccomandate

San Josemaría, Colloqui con
Monsignor Escrivá , 87-112.



San Josemaría, Omelia, Il
matrimonio, vocazione cristiana , in È
Gesù che passa , 22-30.

J. Miras – J.I. Bañares, Matrimonio y
familia , Rialp, Madrid 2006.

J.M. Ibáñez Langlois, Sexualidad,
Amor, Santa Pureza , Ediciones
Universidad Católica de Chile,
Santiago de Chile 2006.

---------------------------------

[1] Concilio Vaticano II, Cost. 
Gaudium et spes , 48.

[2] Cfr. Giovanni Paolo II, Es. ap. 
Familiaris consortio , 22-XI-1981, 11.

[3] Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. 
Gaudium et Spes , 49.

[4] «Infatti, mediante il battesimo,
l’uomo e la donna sono
definitivamente inseriti nella nuova
ed eterna alleanza, nell’alleanza
sponsale di Cristo con la Chiesa. Ed è



in ragione di questo indistruttibile
inserimento che l’intima comunità di
vita e di amore coniugale, fondata
dal Creatore, viene elevata e assunta
nella carità sponsale di Cristo,
sostenuta e arricchita dalla sua forza
redentrice» (Giovanni Paolo II, Es.
ap. Familiaris consortio , 13).

[5] «Gli sposi hanno grazia di stato –
la grazia del sacramento – per
praticare tutte le virtù umane e
cristiane della convivenza: la
comprensione, il buon umore, la
pazienza, il perdono, la delicatezza
nel rapporto specifico» (San
Josemaría, Colloqui , 108).

[6] «L’autentico amore coniugale è
assunto nell’amore divino ed è
sostenuto e arricchito dalla forza
redentrice del Cristo e dalla azione
salvifica della Chiesa, perché i
coniugi, in maniera efficace, siano
condotti a Dio e siano aiutati e
rafforzati nella sublime missione di



padre e madre» (Concilio Vaticano II,
Cost. Gaudium et Spes , 48).

[7] Giovanni Paolo II, Es. ap. 
Familiaris consortio , 56.

[8] San Josemaría, È Gesù che passa ,
23.

[9] Concilio Vaticano II, Cost. 
Gaudium et spes , 48.

[10] Giovanni Paolo II, Es. ap. 
Familiaris consortio , 84. Cfr.
Benedetto XVI, Es. ap. Sacramentum
Caritatis , 22-II-2007, 29;
Congregazione per la Dottrina della
Fede, Lettera sulla Comunione
Eucaristica ai fedeli divorziati che si
sono risposati , 14-IX-1994; 
Catechismo , 1650.

[11] «Nel compito di trasmettere la
vita umana e di educarla, che deve
essere considerato come la loro
propria missione, i coniugi sanno di
essere cooperatori dell’amore di Dio



creatore e come suoi interpreti […], i
coniugi cristiani, confidando nella
divina Provvidenza e coltivando lo
spirito di sacrificio, glorificano il
Creatore e tendono alla perfezione in
Cristo quando adempiono alla loro
funzione di procreare, con generosa,
umana e cristiana
responsabilità» (Concilio Vaticano II,
Cost. Gaudium et Spes , 50).

[12] Idem .

[13] San Josemaría, Colloqui , 94. «Gli
sposi devono costruire la loro
convivenza su un affetto sincero e
limpido e sulla gioia di mettere al
mondo i figli che Dio dà loro la
possibilità di avere, sapendo
all’occorrenza rinunciare a comodità
personali e avendo fede nella
Provvidenza divina. Formare una
famiglia numerosa, se tale è la
volontà di Dio, è una garanzia di
felicità e di efficacia, checché ne
dicano i tristi fautori di un cieco



edonismo» (San Josemaría, È Gesù
che passa , 25).

[14] Concilio Vaticano II, Cost. 
Gaudium et Spes , 51.

[15] Paolo VI, Enc. Humanae vitae ,
26-VII-1968, 16.

[16] Ibidem , 14.

[17] Ibidem , 12. L’atto coniugale
compiuto con l’esclusione di uno dei
significati è intrinsecamente
disonesto: «un atto coniugale
imposto al coniuge senza nessun
riguardo alle sue condizioni ed ai
suoi giusti desideri non è un vero
atto di amore e nega pertanto
un’esigenza del retto ordine morale
nei rapporti tra gli sposi»; o «un atto
di amore reciproco, che pregiudichi
la disponibilità a trasmettere la vita
che Dio creatore di tutte le cose
secondo particolari leggi vi ha
immesso, è in contraddizione sia con
il disegno divino, a norma del quale è



costituito il coniugio, sia con il volere
dell’Autore della vita umana. Usare
di questo dono divino distruggendo,
anche soltanto parzialmente, il suo
significato e la sua finalità è
contraddire alla natura dell’uomo
come a quella della donna e del loro
più intimo rapporto, e perciò è
contraddire anche al piano di Dio e
alla sua santa volontà» ( Ibidem , 13).

[18] Cfr. Giovanni Paolo II, Es. ap. 
Familiaris consortio , 32; Catechismo ,
2370. La soppressione del significato
procreativo comporta l’esclusione del
significato unitivo dell’atto
coniugale: «il positivo rifiuto
all’apertura alla vita, ma anche una
falsificazione dell’interiore verità
dell’amore coniugale, chiamato a
donarsi in totalità personale» (Es. ap.
Familiaris consortio , 32).

[19] Ibidem , 14.

[20] Ibidem , 42.



[21] «La famiglia è l’elemento
naturale e fondamentale della
società e ha diritto alla protezione da
parte della società e dello
Stato» (ONU, Dichiarazione
Universale dei Diritti dell’Uomo , 10-
XII-1948, art. 16).

[22] Cfr. Pontificio Consiglio per la
Famiglia, Famiglia, matrimonio e
unioni di fatto , Città del Vaticano
2000; Congregazione per la Dottrina
della Fede, Considerazioni circa i
progetti di riconoscimento legale delle
unioni tra persone omosessuali , Città
del Vaticano, 3-VI-2003.

[23] Giovanni Paolo II, Es. ap. 
Familiaris consortio , 21.

[24] Concilio Vaticano II, Cost. Lumen
gentium , 11.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/tema-25-il-
matrimonio/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/tema-25-il-matrimonio/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-25-il-matrimonio/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-25-il-matrimonio/

	TEMA 25. Il matrimonio

