
opusdei.org

Tema 23. La
Confessione e
l’Unzione degli
infermi

La Penitenza o Confessione è un
sacramento specifico di
guarigione e di salvezza. La
forma concreta con la quale i
ministri di Cristo e della Chiesa
hanno esercitato il potere di
perdonare i peccati è cambiata
nei secoli, anche se mantiene
una struttura fondamentale che
comprende due elementi
ugualmente essenziali: gli atti
dell’uomo che si converte per
azione dello Spirito Santo e
l’azione di Dio mediante il



ministero della Chiesa.
L’Unzione degli infermi è un
aiuto alle persone la cui vita è
in pericolo.

22/04/2024

1. Che cos’è la Penitenza o
Confessione

«Celebrare il Sacramento della
Riconciliazione significa essere
avvolti in un abbraccio caloroso: è
l’abbraccio dell’infinita misericordia
del Padre. Ricordiamo quella bella,
bella parabola del figlio che se n'è
andato da casa sua con i soldi
dell'eredità; ha sprecato tutti i soldi, e
poi, quando non aveva più niente, ha
deciso di tornare a casa, non come
figlio, ma come servo. Tanta colpa
aveva nel suo cuore e tanta
vergogna. La sorpresa è stata che
quando incominciò a parlare, a



chiedere perdono, il padre non lo
lasciò parlare, lo abbracciò, lo baciò e
fece festa. Ma io vi dico: ogni volta
che noi ci confessiamo, Dio ci
abbraccia, Dio fa festa!»[1].

La grazia e la nuova vita in Cristo,
ricevute mediante i sacramenti
dell’iniziazione cristiana (ossia, il
Battesimo, la Confermazione e
l’Eucaristia), rendono i fedeli santi e
immacolati alla presenza di Dio[2].
Tuttavia, la ricezione di questi
sacramenti non ripristina del tutto
l’armonia e l’equilibrio interiore. Di
fatto rimangono le conseguenze del
peccato originale: la fragilità e la
debolezza della natura umana e
l’inclinazione al peccato.

Rigenerato dal Battesimo, illuminato
dalla parola di Dio e fortificato dalla
potenza salvifica della
Confermazione e dell’Eucaristia,
l’uomo possiede indubbiamente i
mezzi per rimanere nell’amore di



Dio e affrontare la lotta spirituale
necessaria per vincere le tentazioni
del Maligno[3]. Ciononostante, il
fedele cristiano continua a essere un
“viandante”, un pellegrino sulla
terra, in cammino verso la patria del
cielo. La sua intelligenza e la sua
volontà non sono ancora fissate nella
Bellezza, nella Verità, nell’Amore che
è Dio. Per conseguenza, finché è 
viator, il cristiano è chiamato a
“camminare” liberamente verso
Colui che è l’origine e il fine ultimo
della vita; sarà costretto a scegliere
incessantemente tra l’accettazione e
il rifiuto della volontà paterna di Dio
che vuole la sua salvezza, pur
rispettando la libertà della quale lo
ha dotato. E così può allontanarsi
dall’amore di Dio e cadere nel
peccato come conseguenza di una
cattiva scelta.

Proprio per rimettere i peccati
commessi dopo il Battesimo, il
Signore, medico delle nostre anime e



dei nostri corpi, ha istituito un
sacramento specifico di guarigione e
salvezza: il sacramento della
Confessione, noto come sacramento
della Penitenza e della
Riconciliazione[4].

Secondo la Tradizione viva della
Chiesa e gli insegnamenti del
Magistero, Gesù istituì il sacramento
della penitenza e della
riconciliazione soprattutto quando,
una volta risuscitato, infuse lo Spirito
ai suoi Apostoli, conferendo loro il
proprio potere divino di perdonare i
peccati: «Soffiò e disse loro: “Ricevete
lo Spirito Santo. A coloro a cui
perdonerete i peccati, saranno
perdonati; a coloro a cui non
perdonerete, non saranno
perdonati”»[5].

È un potere che si trasmette ai
vescovi, successori degli Apostoli
come pastori della Chiesa e ai
presbiteri, che sono anche sacerdoti



della Nuova Alleanza, collaboratori
dei vescovi, in virtù del sacramento
dell’Ordine. «Cristo ha voluto che la
sua Chiesa sia tutta intera, nella sua
preghiera, nella sua vita e nelle sue
attività, il segno e lo strumento del
perdono e della riconciliazione che
egli ci ha acquistato a prezzo del suo
sangue. Ha tuttavia affidato
l’esercizio del potere di assolvere i
peccati al ministero apostolico»[6].

2. La struttura del sacramento
della Penitenza o Confessione

Nel corso della storia, la forma
concreta secondo la quale i ministri
di Cristo e della Chiesa hanno
esercitato il potere di perdonare i
peccati è cambiata notevolmente[7].
Ciò nonostante, «attraverso i
cambiamenti che la disciplina e la
celebrazione di questo sacramento



hanno conosciuto nel corso dei
secoli, si discerne la medesima 
struttura fondamentale. Essa
comporta due elementi ugualmente
essenziali: da una parte, gli atti
dell’uomo che si converte sotto
l’azione dello Spirito Santo: cioè la
contrizione, la confessione e la
soddisfazione; dall’altra parte,
l’azione di Dio attraverso l’intervento
della Chiesa. La Chiesa che, mediante
il vescovo e i presbiteri, concede nel
nome di Gesù Cristo il perdono dei
peccati e stabilisce la modalità della
soddisfazione, prega anche per il
peccatore e fa penitenza con lui. Così
il peccatore viene guarito e ristabilito
nella comunione ecclesiale»[8].

Il primo elemento essenziale del
sacramento della Penitenza è,
dunque, costituito dagli atti stessi del
penitente, vale a dire, dalla
contrizione del cuore, dalla
confessione dei peccati e dal
compimento delle opere penitenziali



imposte dal ministro di Cristo e della
Chiesa[9].

Il secondo elemento strutturante di
questo sacramento è l’assoluzione
del ministro, di cui parte essenziale
sono le parole: «Io ti assolvo dai tuoi
peccati nel nome del Padre, e del
Figlio, e dello Spirito Santo»[10]. Sono
parole performative ed efficaci
perché indicano ciò che veramente si
compie per mezzo dell’assoluzione
sacramentale: il perdono e la
riconciliazione del peccatore da
parte del Dio Vivo, Padre, Figlio e
Spirito Santo. «Quindi, per mezzo del
sacramento della Penitenza, il Padre
accoglie il figlio pentito che ritorna a
lui, Cristo ripone sulle sue spalle la
pecora smarrita per riportarla
all’ovile e lo Spirito Santo santifica
nuovamente il suo tempio o
intensifica in esso la sua
presenza»[11].



È bene considerare che tra i due
elementi (gli atti del penitente e
l’assoluzione del ministro) c’è uno
stretto legame: il primo è ordinato al
secondo e i due insieme costituiscono
una unità morale, che deve sussistere
necessariamente perché ci sia
effettivamente il sacramento. In altre
parole, il segno sacramentale della
penitenza non può in nessun modo
ridursi alla sola assoluzione del
ministro, perché questa può essere
impartita unicamente se prima il
penitente ha confessato i suoi peccati
con cuore contrito.

L’esame di coscienza è una
condizione necessaria per una retta e
fruttuosa celebrazione del
sacramento della confessione e della
riconciliazione. La persona deve
farlo prima di confessarsi. Infatti,
nessuno può pentirsi e accusarsi dei
propri peccati davanti a Dio se prima
non riflette sulle proprie colpe con
l’aiuto della luce di Dio. Pertanto «è



bene prepararsi a ricevere questo
sacramento con un esame di
coscienza fatto alla luce della Parola
di Dio. I testi più adatti a questo
scopo sono da cercarsi nella
catechesi morale dei Vangeli e delle
lettere degli Apostoli: il Discorso
della montagna e gli insegnamenti
apostolici»[12].

Tra gli atti del penitente, al primo
posto c’è la contrizione, che consiste
nel «dolore dell’animo e la
riprovazione del peccato commesso,
accompagnati dal proposito di non
peccare più in avvenire»[13]. La
“contrizione del cuore”[14] richiede un
atto chiaro e fermo dell’intelligenza e
della volontà dell’uomo che, mossi
dall’aiuto divino e dalla fede,
aborrisce i peccati commessi in
quanto lo hanno allontanato da Dio
(dimensione teologale), da Cristo
(dimensione cristologica), dalla
Chiesa (dimensione ecclesiale) e dagli
uomini, suoi fratelli. Oltre a questo



aspetto per così dire “negativo”, ossia
di rifiuto o di odio dei peccati, c’è
anche un aspetto positivo della
contrizione che si traduce nel
desiderio di ritornare a Dio, con la
speranza di ottenere il suo perdono e
di rimanere nel suo amore[15].

La contrizione può essere “perfetta”
o “imperfetta”. «Quando proviene
dall’amore di Dio amato sopra ogni
cosa, la contrizione è detta
“perfetta” (contrizione di carità). Tale
contrizione rimette le colpe veniali;
ottiene anche il perdono dei peccati
mortali, qualora comporti la ferma
risoluzione di ricorrere, appena
possibile, alla confessione
sacramentale»[16]. «La contrizione
detta “imperfetta” (o “attrizione”) è,
anch’essa, un dono di Dio, un
impulso dello Spirito Santo. Nasce
dalla considerazione della bruttura
del peccato o dal timore della
dannazione eterna e delle altre pene
la cui minaccia incombe sul



peccatore (contrizione da timore).
Quando la coscienza viene così
scossa, può aver inizio un’evoluzione
interiore che sarà portata a
compimento, sotto l’azione della
grazia, dall’assoluzione
sacramentale. Da sola, tuttavia, la
contrizione imperfetta non ottiene il
perdono dei peccati gravi, ma
dispone a riceverlo nel sacramento
della Penitenza»[17].

La confessione dei peccati è l’atto
penitenziale con il quale il cristiano
peccatore comunica al sacerdote le
colpe delle quali si considera
responsabile, al fine di ottenere il
perdono di Dio e di tornare alla
piena comunione con la Chiesa
Santa.

Nel corso dei secoli, teologi e pastori
hanno precisato frequentemente che
la confessione dei peccati deve essere
sincera, chiara, concreta, contrita,
umile, discreta e rispettosa



(seguendo le norme della prudenza,
della modestia e della carità), orale e
integra o formalmente completa.

A proposito della confessione integra
il Catechismo della Chiesa Cattolica
dice: «È necessario che i penitenti
enumerino nella confessione tutti i
peccati mortali, di cui hanno
consapevolezza dopo un diligente
esame di coscienza, anche se si tratta
di peccati più nascosti e commessi
soltanto contro i due ultimi
comandamenti del Decalogo, perché
spesso feriscono più gravemente
l’anima e si rivelano più pericolosi di
quelli chiaramente commessi»[18].

La soddisfazione sacramentale
consiste nell'accettazione volontaria
e nell'adempimento successivo delle
opere penitenziali imposte dal
confessore. È un segno che manifesta
il pentimento interiore e l’autenticità
della conversione del cristiano
peccatore ed è finalizzato a



rimediare con l’aiuto della grazia
divina ai disordini che i peccati
hanno causato in lui e nell'ambito
familiare, sociale ed ecclesiale nel
quale vive. L’assoluzione toglie i
peccati ma non cancella tutti i
disordini che hanno provocato[19].

Il ministro del sacramento della
penitenza e della riconciliazione è il
sacerdote (vescovo o presbitero),
validamente ordinato e in possesso
della facoltà di esercitare la potestà
di perdonare i peccati dei fedeli ai
quali dà l’assoluzione[20].

«Celebrando il sacramento della
Penitenza, il sacerdote compie il
ministero del Buon Pastore che cerca
la pecora perduta, quello del Buon
Samaritano che medica le ferite, del
Padre che attende il figlio prodigo e
lo accoglie al suo ritorno, del giusto
Giudice che non fa distinzione di
persone e il cui giudizio è ad un
tempo giusto e misericordioso.



Insomma, il sacerdote è il segno e lo
strumento dell’amore misericordioso
di Dio verso il peccatore»[21].

Durante la celebrazione del
sacramento della confessione o
riconciliazione il ministro deve agire,
dunque, come padre e buon pastore
(mostrando e trasmettendo ai
penitenti l’amore misericordioso del
Padre del Cielo[22]; e seguendo
l’esempio di Cristo Buon Pastore);
come maestro di verità
(comunicando non un suo pensiero
personale ma la dottrina di Cristo
Maestro che insegna la verità e
indica la strada che porta a Dio[23]);
come giudice benigno ed efficace del
perdono (per questo dovrà conoscere
i peccati che gravano sulla coscienza
del penitente e formulare un
“giudizio spirituale” sulle sue
disposizioni - soprattutto sul suo
pentimento e sul suo proposito di
rettificare la sua condotta
disordinata - in modo che possa



impartirgli l’assoluzione con
cognizione di causa e non in modo
arbitrario)[24].

Dopo la celebrazione del sacramento
il ministro ha l’obbligo assoluto di
mantenere il segreto su tutto quello
che ha ascoltato nella confessione.
«Data la delicatezza e la grandezza di
questo ministero e il rispetto dovuto
alle persone, la Chiesa dichiara che
ogni sacerdote che ascolta le
confessioni è obbligato, sotto pene
molto severe, a mantenere un
segreto assoluto riguardo ai peccati
che i suoi penitenti gli hanno
confessato. Non gli è lecito parlare
neppure di quanto viene a conoscere,
attraverso la confessione, dei suoi
penitenti. Questo segreto, che non
ammette eccezioni, si chiama il
“sigillo sacramentale”, poiché ciò che
il penitente ha manifestato al
sacerdote rimane “sigillato” dal
sacramento»[25].



3. Gli effetti della Confessione o
sacramento della Penitenza

«Gli effetti del Sacramento della
Penitenza sono: la riconciliazione
con Dio e quindi il perdono dei
peccati; la riconciliazione con la
Chiesa; il recupero, se perduto, dello
stato di grazia; la remissione della
pena eterna meritata a causa dei
peccati mortali e, almeno in parte,
delle pene temporali che sono
conseguenze del peccato; la pace e la
serenità della coscienza, e la
consolazione dello spirito;
l'accrescimento delle forze spirituali
per il combattimento cristiano»[26].
Inoltre questo sacramento rende i
penitenti particolarmente conformi a
Cristo, vincitore del peccato
attraverso la sua passione di
redenzione e la sua risurrezione
gloriosa[27].



Infine bisogna ricordare che durante
la celebrazione del sacramento i
fedeli vivono un’anticipazione del
giudizio finale di Cristo Signore sugli
uomini[28] in modo misterioso,
tuttavia reale ed effettivo. Si può dire
senza sbagliare che chi riceve
l’assoluzione sacramentale è già stato
giudicato e assolto dal Signore: i suoi
peccati sono stati perdonati per
sempre.

«Per chi cade dopo il battesimo
questo sacramento della Penitenza è
altrettanto necessario come il
Battesimo lo è per quelli non ancora
redenti»[29].

L’atto interiore di pentimento (la
contrizione del cuore) incoraggia il
cristiano a cercare il perdono di Dio e
la piena comunione con Cristo e con
la Chiesa. E Cristo ha stabilito che li si
ottenga col sacramento della
riconciliazione: dando agli Apostoli il
potere di perdonare i peccati e



vincolando il suo perdono a quello
che essi concedono[30], Egli ha fatto di
questo sacramento «la via ordinaria
per ottenere il perdono e la
remissione dei peccati gravi
commessi dopo il Battesimo»[31].

Il cristiano peccatore che desideri
riconciliarsi con Dio pertanto non
deve solo pentirsi interiormente e
riconoscere che ha bisogno del
perdono divino, ma deve anche
accettare i mezzi attraverso i quali la
grazia e il perdono di Dio arrivano
agli uomini nel tempo della Chiesa.
Per chi ha peccato gravemente dopo
il Battesimo non ci sono due vie
diverse per ottenere lo stato di
grazia, quella della contrizione del
cuore o quella del sacramento della
Penitenza, perché, di fatto, le due vie
si identificano. La vera contrizione
comprende sempre il desiderio di
ricevere il sacramento del perdono.
Un pentimento dei peccati unito al
rifiuto di confessarli al sacerdote in



questo sacramento sarebbe
incoerente perché Dio stesso ha
voluto che utilizziamo questo mezzo.

Su questo punto l’autorità della
Chiesa ha precisato: «Colui che è
consapevole di aver commesso un
peccato mortale non deve ricevere la
santa Comunione, [...] senza aver
prima ricevuto l’assoluzione
sacramentale, a meno che non abbia
un motivo grave per comunicarsi e
non gli sia possibile accedere a un
confessore; in questo caso tenga
presente che è obbligato a fare un
atto di contrizione perfetta, che
include il proposito di confessarsi
quanto prima (CIC, can. 916)»[32].

«Secondo il precetto della Chiesa,
“ogni fedele, raggiunta l’età della
discrezione, è tenuto all’obbligo di
confessare fedelmente i propri
peccati gravi, almeno una volta
nell’anno” (CIC, can. 989)»[33].



«Sebbene non sia strettamente
necessaria, la confessione dei peccati
veniali è tuttavia vivamente
raccomandata dalla Chiesa. In effetti,
la confessione regolare dei peccati
veniali ci aiuta a formare la nostra
coscienza, a lottare contro le cattive
inclinazioni, a lasciarci guarire da
Cristo, a progredire nella via dello
Spirito»[34].

«Anche per i peccati veniali è molto
utile il ricorso assiduo e frequente a
questo sacramento. Non si tratta
infatti di una semplice ripetizione
rituale né di una sorta di esercizio
psicologico: è invece un costante e
rinnovato impegno di affinare la
grazia del Battesimo, perché, mentre
portiamo nel nostro corpo la
mortificazione di Cristo Gesù, sempre
più si manifesti in noi la sua vita»[35].



4. L’Unzione degli infermi, nota
anche come “estrema unzione”

L’Unzione degli infermi è un
sacramento istituito da Gesù Cristo,
fatto intravvedere come tale nel
Vangelo di Marco[36] e che viene
raccomandato ai fedeli e promulgato
dall’Apostolo Giacomo: «Chi è
malato, chiami presso di sé i
presbiteri della Chiesa ed essi
preghino su di lui, ungendolo con
olio nel nome del Signore. E la
preghiera fatta con fede salverà il
malato: il Signore lo solleverà e, se ha
commesso peccati, gli saranno
perdonati»[37]. La Tradizione viva
della Chiesa, che si riflette nei testi
del Magistero ecclesiastico, ha
riconosciuto in questo rito uno dei
sette sacramenti della Nuova Legge,
rivolto particolarmente a confortare
i malati e a purificarli dal peccato e
dalle sue conseguenze[38].



Per aiutare le persone la cui vita è in
pericolo per una grave malattia e che
desiderano ricevere l’aiuto di questo
sacramento, si può far loro
considerare che «l'uomo gravemente
infermo ha infatti bisogno, nello
stato di ansia e di pena in cui si
trova, di una grazia speciale di Dio
per non lasciarsi abbattere, con il
pericolo che la tentazione faccia
vacillare la sua fede. Proprio per
questo, Cristo ha voluto dare ai suoi
fedeli malati la forza e il sostegno
validissimo del sacramento
dell'Unzione»[39]. Più precisamente,
«questo sacramento conferisce al
malato la grazia dello Spirito Santo;
tutto l'uomo ne riceve aiuto per la
sua salvezza, si sente rinfrancato
dalla fiducia in Dio e ottiene forze
nuove contro le tentazioni del
maligno e l'ansietà della morte; egli
può così non solo sopportare
validamente il male, ma combatterlo,
e conseguire anche la salute, qualora
ne derivasse un vantaggio per la sua



salvezza spirituale; il sacramento
dona inoltre, se necessario, il
perdono dei peccati e porta a
termine il cammino penitenziale del
cristiano»[40].

5. La struttura e la celebrazione
dell’Unzione degli infermi

Secondo il Rituale dell’Unzione degli
infermi, la materia più adatta del
sacramento è l’olio di oliva o, in caso
di necessità, un altro olio vegetale[41].
Quest’olio deve essere benedetto dal
vescovo o da un presbitero che abbia
questa facoltà[42].

L’Unzione si conferisce ungendo il
malato sulla fronte e sulle mani[43].

La formula sacramentale con la
quale nel rito latino si conferisce
l’Unzione degli infermi è la seguente:
«Per questa santa unzione e per la



sua piissima misericordia ti aiuti il
Signore con la grazia dello Spirito
Santo. Amen. / E, liberandoti dai
peccati, ti salvi e nella sua bontà ti
sollevi. Amen»[44].

Come ricorda il Catechismo della
Chiesa Cattolica, «è molto opportuno
che [l’Unzione degli infermi] sia
celebrata durante l’Eucaristia,
memoriale della Pasqua del Signore.
Se le circostanze lo consigliano, la
celebrazione del sacramento può
essere preceduta dal sacramento
della Penitenza e seguita da quello
dell’Eucaristia. Il quanto sacramento
della Pasqua di Cristo, l’Eucaristia
dovrebbe essere sempre l’ultimo
sacramento del pellegrinaggio
terreno, il “Viatico” per il “passaggio”
alla vita eterna»[45].

Ministro di questo sacramento è
soltanto il sacerdote (vescovo o
presbitero)[46].



Il soggetto dell’Unzione degli infermi
è ogni persona battezzata che abbia
raggiunto l’uso di ragione e si trovi in
pericolo di morte per una grave
malattia o a causa della vecchiaia
accompagnata da una avanzata
debolezza senile[47]. L’Unzione dei
malati non può essere amministrata
ai defunti.

Per ricevere i frutti di questo
sacramento si richiede nel soggetto
una preliminare riconciliazione con
Dio e con la Chiesa, almeno con il
desiderio, unito inscindibilmente al
pentimento dei propri peccati e
all’intenzione di confessarli nel
sacramento della Penitenza non
appena possibile. Per questo motivo
la Chiesa prevede che, prima
dell’Unzione, si amministri al malato
il sacramento della Penitenza e della
Riconciliazione[48].

Il soggetto deve avere l’intenzione,
almeno abituale e implicita, di



ricevere questo sacramento[49]. In
altre parole, il malato deve avere una
volontà non revocata di morire come
muoiono i cristiani e con gli aiuti
soprannaturali a loro destinati.

6. La necessità e gli effetti
dell’Unzione degli infermi

Anche se l’Unzione dei malati può
essere amministrata a chi ha già
perduto i sensi, bisogna fare in modo
che sia ricevuta in piena
consapevolezza, in modo che il
malato possa meglio disporsi a
ricevere la grazia del sacramento.
Non va amministrata a coloro che
rifiutano ostinatamente di pentirsi in
casi di peccato mortale manifesto[50].

Un malato che ha ricevuto l’Unzione
e recupera la salute può ricevere
questo sacramento un’altra volta, nel
caso di una nuova grave malattia; il



sacramento può essere ripetuto
nell’evoluzione della stessa malattia
qualora questa si aggravasse[51].

Infine, è bene tener presente questa
indicazione della Chiesa: «Nel dubbio
se l'infermo abbia già raggiunto l'uso
di ragione, se sia pericolosamente
ammalato o se sia morto, questo
sacramento sia amministrato»[52].

La ricezione dell’Unzione degli
infermi non è necessaria come
mezzo indispensabile di salvezza, ma
non si deve prescindere
volontariamente da questo
sacramento se è possibile riceverlo
perché vorrebbe dire rifiutare un
aiuto di grande efficacia per la
salvezza. Privare un malato di questo
aiuto potrebbe costituire un peccato
grave.

È opportuno che i fedeli tengano a
mente che al giorno d’oggi si tende a
“isolare” la malattia e la morte. A
volte i malati gravi muoiono in



solitudine nelle cliniche e negli
ospedali, benché siano circondati da
altre persone e molto ben curati in
“unità di cure intensive”. Tutti - e in
particolare i cristiani che lavorano
negli ospedali - devono impegnarsi
affinché ai malati ricoverati non
manchino i mezzi che danno
consolazione e sollievo al corpo e
all’anima di chi soffre; tra questi
mezzi - oltre al sacramento della
Penitenza e del Viatico - c’è il
sacramento dell’Unzione degli
infermi.

In quanto vero e proprio sacramento
della Nuova Legge, l’Unzione degli
infermi offre al fedele cristiano la
grazia santificante; la grazia
sacramentale specifica dell’Unzione
degli infermi ha pure i seguenti
effetti:

- l’unione più intima con Cristo nella
sua Passione di redenzione, per il suo
bene e per quello di tutta la Chiesa[53];



- il conforto, la pace e il coraggio per
sopportare le difficoltà e le
sofferenze proprie della malattia
grave o della fragilità della
vecchiaia[54];

- la guarigione dalle conseguenze del
peccato, il perdono dei peccati
veniali e di quelli mortali nel caso in
cui il malato si fosse pentito ma non
avesse potuto ricevere il sacramento
della Penitenza[55].

- il ristabilimento della salute del
corpo, se questa è la volontà di Dio[56];

- la preparazione al passaggio alla
vita eterna. In questo senso, nel 
Catechismo della Chiesa Cattolica si
legge: «questa grazia [propria
dell’Unzione degli infermi] è un dono
dello Spirito Santo che rinnova la
fiducia e la fede in Dio e fortifica
contro le tentazioni del maligno, cioè
contro la tentazione di
scoraggiamento e di angoscia di
fronte alla morte (cfr. Eb 2, 15)»[57].



Ángel García Ibáñez

Bibliografia di base

- Catechismo della Chiesa Cattolica,
nn. 1499-1532.

Letture raccomandate

- Ángel García Ibáñez, Conversione e
riconciliazione. Trattato storico-
teologico sulla penitenza post-
battesimale, Edusc, Roma 2020.

- Félix María Arocena, Penitencia y
Unción de enfermos, Eunsa,
Pamplona 2014.



[1] Papa Francesco, Udienza, 19-
II-2014.

[2] Cfr. Ef 1, 4.

[3] Cfr. 2 Pt 1, 3-11.

[4] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1446.

[5] Gv 20, 22-23. Cfr. Catechismo della
Chiesa Cattolica, n. 976; Concilio di
Trento, sess. XIV, Dottrina sul
sacramento della Penitenza, cap. 1:
DH 1670.

[6] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 1442.

[7] Cfr. Ivi, n. 1447.

[8] Ivi, n. 1448.

[9] Ovviamente si tratta degli atti del
penitente non in quanto atti
puramente umani (il perdono dei
peccati non si ottiene solo con le
proprie forze), ma in quanto



compiuti nella fede in Cristo
Redentore e sotto l’azione dello
Spirito Santo (cfr. Catechismo della
Chiesa Cattolica, n. 1448).

[10] Rituale della Penitenza, 
Praenotanda, n. 19.

[11] Ivi, n. 6, d.

[12] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1454.

[13] Ivi, n. 1451. La citazione
riportata dal Catechismo della Chiesa
Cattolica è del Concilio di Trento: DH
1676.

[14] Cfr. Sal 50, 19.

[15] Cfr. Is 55, 7-8; Ez 18, 21-23; 33,
10-11; Gl 2, 12-13; Lc 5, 11-32.

[16] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1452.

[17] Ivi, n. 1453.



[18] Ivi, n. 1456.

[19] Cfr. Ivi, n. 1459.

[20] Cfr. Ivi, n. 1461-1462.

[21] Ivi, n. 1465.

[22] Cfr. Lc 15, 20-31.

[23] Cfr. Mt 22, 16.

[24] Nel caso si rivolgano a lui
persone che vogliono avvicinarsi a
Dio ma che ancora non possono
ricevere l’assoluzione perché non
hanno le dovute disposizioni, egli
cercherà di trattarle con
comprensione e misericordia,
accompagnandole pastoralmente in
modo che si inseriscano nella
comunità cristiana nei modi in cui
possono farlo. Più esattamente, nel
caso dei divorziati risposati
civilmente o di persone che
convivono in modo irregolare, farà
loro notare che, malgrado la loro



situazione, «continuano ad
appartenere alla Chiesa, che li segue
con speciale attenzione, nel desiderio
che coltivino, per quanto possibile,
uno stile cristiano di vita attraverso
la partecipazione alla santa Messa,
pur senza ricevere la Comunione,
l'ascolto della Parola di Dio,
l'Adorazione eucaristica, la
preghiera, la partecipazione alla vita
comunitaria, il dialogo confidente
con un sacerdote o un maestro di
vita spirituale, la dedizione alla
carità vissuta, le opere di penitenza,
l'impegno educativo verso i
figli» (Benedetto XVI, Sacramentum
caritatis, n. 29).

[25] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1467.

[26] Ivi, n. 310.

[27] Cfr. Lumen Gentium, n. 7.

[28] Cfr. Mt 25, 31-46; Rm 14, 10-12; 2
Cor 5, 10. Il Catechismo della Chiesa



Cattolica lo esprime in questi
termini: «In questo sacramento, il
peccatore, rimettendosi al giudizio
misericordioso di Dio, anticipa in un
certo modo il giudizio al quale sarà
sottoposto al termine di questa vita
terrena» (n. 1470).

[29] Concilio di Trento, sess. XIV, 
Dottrina sul sacramento della
Penitenza, cap. 2: DH 1672.

[30] Cfr. Gv 20-22-23.

[31] San Giovanni Paolo II, 
Reconciliatio et Paenitentia, n. 31, I.

[32] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1457.

[33] Ibid.

[34] Ivi, n. 1458.

[35] Rituale della Penitenza, 
Praenotanda, n. 7, b.

[36] Cfr. Mc 6, 13.



[37] Gc 5, 14-15.

[38] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1512.

[39] Rituale dell’Unzione e della
Pastorale dei malati, Praenotanda, n.
5.

[40] Ivi, n. 6.

[41] Cfr. Ivi, n 20.

[42] Cfr. Ivi, n. 21.

[43] Cfr. Ivi, n. 23. In caso di necessità
basterà fare una sola unzione sulla
fronte o in altra parte conveniente
del corpo (cfr. Ibid.). Nelle Chiese
Orientali - per esempio, nella Chiesa
Bizantina, Copta e Armena - si fanno
sette unzioni (in modo simile a come
si faceva nell’antica liturgia romana),
sulla fronte, sulle labbra, sulla naso,
sugli occhi, sul petto, sulle mani e sui
piedi del malato, come segno di
purificazione dei peccati commessi



con la mente e con ognuno dei sensi;
cfr. I.-H. Dalmais, Las Liturgias
Orientales, Bilbao 1991, p. 127-128.

[44] Rituale dell’Unzione e della
Pastorale dei malati, Praenotanda, n.
25. Questa formula si pronuncia in
modo che la prima parte si dica
mentre si unge la fronte e la seconda
mentre si ungono le mani. In caso di
necessità, quando si può fare una
sola unzione, il ministro pronuncia
di seguito l’intera formula (cfr. ivi.,
Praenotanda, n. 23). Nella Chiesa
Orientale Bizantina, già citata, in
ogni unzione si pronuncia la
formula: «Padre Santo, medico delle
anime e dei corpi, che hai mandato il
tuo figlio unico Gesù Cristo per
curare ogni male e liberare dalla
morte, guarisci anche il tuo servo N.
dalla sua debolezza sia fisica che
spirituale mediante la grazia del tuo
Cristo» (I.-H. Dalmais, Las Liturgias
Orientales, cit., p. 129.



[45] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1517.

[46] Cfr. CIC, can. 1003, 1. I diaconi e i
fedeli laici non possono
amministrare validamente l’Unzione
degli infermi (cfr. Congregazione per
la Dottrina della Fede, Nota sul
ministro del sacramento dell’Unzione
degli infermi, «Notitiae» 41 [2005]
479.

[47] Cfr. Concilio Vaticano II, 
Sacrosantum Concilium, n. 73; CIC,
cann. 1004-1007. Pertanto, l’Unzione
degli infermi non è un sacramento
per quei fedeli che semplicemente
sono arrivati alla cosiddetta “terza
età” (non è il sacramento dei
pensionati) e non è neppure solo un
sacramento per i moribondi. Nel caso
di un’operazione chirurgica,
l’Unzione degli infermi può essere
amministrata quando la malattia,
che è motivo dell’operazione, mette



in pericolo di per sé la vita del
malato.

[48] Cfr. SC 74.

[49] A questo proposito nel CIC si
dice: «Si conferisca questo
sacramento a quegli infermi che,
mentre erano in possesso delle
proprie facoltà mentali, lo abbiano
chiesto almeno implicitamente» (can.
1006).

[50] Cfr. CIC, can. 1007. Per ciò che
riguarda l’ultimo punto, si deve
distinguere il caso della persona non
pentita che vuole ostinatamente
rimanere in uno stato di peccato
mortale risaputo da tutti e quello del
soggetto che si trova in una
situazione gravemente contraria alla
Legge di Dio, ma non strettamente
per cattiveria, quanto piuttosto per
ignoranza o perché è immerso in una
cultura profondamente secolarizzata
e la grave malattia lo ha colto di
sorpresa. Nel primo caso non si deve



amministrare l’Unzione, perché
sarebbe inutile per il peccatore; nel
secondo, sì, soprattutto se il malato
reagisce positivamente
all’incoraggiamento del sacerdote ad
abbandonarsi alla misericordia di
Dio, a pentirsi dei suoi peccati e a
fare il proposito di correggere la
propria vita in futuro. In ogni caso,
se il ministro dubitasse che il
soggetto dovesse effettivamente
persistere con ostinazione in una
situazione di peccato grave di
pubblica notorietà, potrebbe
amministrargli questo sacramento 
sub conditione.

[51] Cfr. Ivi, 1004, 2

[52] Ivi. 1005.

[53] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, nn. 1521-1522; 1532.

[54] Cfr. Ivi, nn. 1520; 1532.

[55] Cfr. Ivi, n. 1520.



[56] Cfr. Concilio di Firenze: DH 1325; 
Catechismo della Chiesa Cattolica, n.
1520.

[57] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1520.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/tema-23-la-
confessione-e-lunzione-degli-infermi/

(11/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/tema-23-la-confessione-e-lunzione-degli-infermi/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-23-la-confessione-e-lunzione-degli-infermi/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-23-la-confessione-e-lunzione-degli-infermi/

	Tema 23. La Confessione e l’Unzione degli infermi

