
opusdei.org

Tema 22. L’Eucaristia
(I)

L’Eucaristia rende presente
Gesù Cristo: Egli ci invita ad
accogliere la salvezza che ci
offre e a ricevere il suo Corpo e
il suo Sangue come cibo di vita
eterna. Il Signore annunciò
l'Eucaristia nel corso della sua
vita pubblica e ha istituito
questo sacramento nell’Ultima
Cena. Quando la Chiesa celebra
l’Eucaristia ripete il rito
eucaristico del Signore
nell’Ultima Cena.



08/04/2024

1. Natura sacramentale della
Santissima Eucaristia

L’Eucaristia è il sacramento che
rende presente, nella celebrazione
liturgica della Chiesa, la Persona di
Gesù Cristo (Cristo tutto intero:
Corpo, Sangue, Anima e Divinità) e il
suo sacrificio redentore, nella
pienezza del Mistero Pasquale della
sua passione, morte e risurrezione.
Non è una presenza statica o passiva
(come quella di un oggetto in un
posto), ma attiva, perché il Signore si
fa presente col dinamismo del suo
amore salvifico: nell’Eucaristia Egli ci
invita ad accogliere la salvezza che ci
offre e a ricevere il dono del suo
Corpo e del suo Sangue come cibo di
vita eterna, permettendoci di entrare
in comunione con Lui - con la sua
Persona e il suo sacrificio - e in



comunione con tutte le membra del
suo Corpo Mistico che è la Chiesa. Il
Concilio Vaticano II afferma che «il
nostro Salvatore nell'ultima cena, la
notte in cui fu tradito, istituì il
sacrificio eucaristico del suo corpo e
del suo sangue, onde perpetuare nei
secoli fino al suo ritorno il sacrificio
della croce, e per affidare così alla
sua diletta sposa, la Chiesa, il
memoriale della sua morte e della
sua risurrezione: sacramento di
amore, segno di unità, vincolo di
carità, convito pasquale, nel quale si
riceve Cristo, l'anima viene ricolma
di grazia e ci è dato il pegno della
gloria futura»[1].

2. La promessa dell’Eucaristia e la
sua istituzione

Il Signore annunciò l’Eucaristia
durante la sua vita pubblica, nella



sinagoga di Cafarnao, a coloro che lo
avevano seguito dopo essere stati
testimoni del miracolo della
moltiplicazione dei pani, con la quale
aveva saziato la moltitudine[2]. Gesù
utilizzò quel segno per rivelare la sua
identità e la sua missione e per
promettere l’Eucaristia: «In verità, in
verità io vi dico: non è Mosè che vi
ha dato il pane dal cielo, ma è il
Padre mio che vi dà il pane dal cielo,
quello vero. Infatti il pane di Dio è
colui che discende dal cielo e dà la
vita al mondo». Allora gli dissero:
“Signore, dacci sempre questo pane”.
Gesù rispose loro: “Io sono il pane
della vita … Io sono il pane vivo,
disceso dal cielo. Se uno mangia di
questo pane vivrà in eterno e il pane
che io darò è la mia carne per la vita
del mondo… Chi mangia la mia carne
e beve il mio sangue ha la vita eterna
e io lo risusciterò nell'ultimo giorno.
Perché la mia carne è vero cibo e il
mio sangue vera bevanda. Chi
mangia la mia carne e beve il mio



sangue rimane in me e io in lui.
Come il Padre, che ha la vita, ha
mandato me e io vivo per il Padre,
così anche colui che mangia me vivrà
per me”»[3]. Gesù ha istituito questo
sacramento nell’Ultima Cena. I tre
vangeli sinottici[4] e san Paolo[5] ci
hanno trasmesso il racconto
dell’istituzione. Ecco la sintesi del
racconto riportata dal Catechismo
della Chiesa Cattolica: «Venne il
giorno degli Azzimi, nel quale si
doveva immolare la vittima di
Pasqua. Gesù mandò Pietro e
Giovanni dicendo: “Andate a
preparare per noi la Pasqua, perché
possiamo mangiareW. [...] Essi
andarono [...] e prepararono la
Pasqua. Quando fu l'ora, prese posto
a tavola e gli Apostoli con lui, e disse:
“Ho desiderato ardentemente di
mangiare questa Pasqua con voi,
prima della mia passione, poiché vi
dico: non la mangerò più, finché essa
non si compia nel regno di Dio”. [...]
Poi, preso un pane, rese grazie, lo



spezzò e lo diede loro dicendo:
“Questo è il mio Corpo che è dato per
voi; fate questo in memoria di me”.
Allo stesso modo, dopo aver cenato,
prese il calice dicendo: “Questo calice
è la Nuova Alleanza nel mio Sangue,
che viene versato per voi” »[6].

Gesù celebrò l’Ultima Cena nel
contesto della Pasqua ebraica ma la
Cena del Signore contiene una novità
assoluta: il suo centro non è l’agnello
dell’Antica Pasqua, ma Cristo stesso,
il suo «Corpo donato (offerto in
sacrificio al Padre, per gli uomini)… e
il suo Sangue sparso per la
remissione dei peccati di molti».
Possiamo dire che Gesù, più che
celebrare l’Antica Pasqua, ha
annunciato e realizzato la Nuova
Pasqua, anticipandola in modo
sacramentale.



3. Cosa significa il mandato del
Signore per l’Eucaristia

Il precetto esplicito di Gesù: «Fate
questo in memoria di me»[7],
evidenzia il carattere propriamente
istituzionale dell’Ultima Cena. Con
tale mandato ci chiede di
corrispondere al suo dono e di
ripresentarlo sacramentalmente (di
realizzarlo di nuovo, di reiterare la
sua presenza: la presenza del suo
Corpo che è donato e del suo Sangue
che viene sparso, cioè del suo
sacrificio per la remissione dei nostri
peccati).

—«Fate questo». Con queste parole,
ha indicato coloro che possono
celebrare l’Eucaristia (gli Apostoli e i
loro successori nel sacerdozio)
affidando loro il potere di farlo e
stabilendo gli elementi fondamentali
del rito: gli stessi dell’Ultima Cena
(per questo, nella celebrazione
Eucaristica è necessaria la presenza



del pane e del vino, la preghiera di
ringraziamento e di benedizione, la
consacrazione dell’offerta in Corpo e
Sangue del Signore, la distribuzione e
la comunione con questo Santissimo
Sacramento).

—«In memoria di me». In questo
modo, ha ordinato agli Apostoli (e,
per loro tramite, ai loro successori
nel sacerdozio) di celebrare un
nuovo “memoriale”, in sostituzione
di quello dell’Antica Pasqua. Questo
rito memoriale è particolarmente
efficace: aiuta a “ricordare” alla
comunità credente l’amore redentore
di Cristo, le sue parole e i suoi gesti
dell’Ultima Cena; più ancora, in
quanto sacramento della Nuova
Legge, rende presente
oggettivamente la realtà che
significa: Cristo, «nostra Pasqua»[8], e
il suo sacrificio di redenzione.



4. La celebrazione liturgica
dell’Eucaristia

La Chiesa, obbedendo al mandato del
Signore, sin dall’inizio celebrò
l’Eucaristia a Gerusalemme[9], a
Troade[10] a Corinto[11] e in tutti i posti
dove il cristianesimo si estendeva.
«Soprattutto “il primo giorno della
settimana”, cioè la domenica, il
giorno della risurrezione di Gesù, i
cristiani si riunivano “per spezzare il
pane” (At 20,7). Da quei tempi la
celebrazione dell'Eucaristia si è
perpetuata fino ai nostri giorni, così
che oggi la ritroviamo ovunque nella
Chiesa, con la stessa struttura
fondamentale. Essa rimane il centro
della vita della Chiesa»[12]. Fedele al
mandato di Gesù, la Chiesa, guidata
dallo «Spirito di verità»[13] che è lo
Spirito Santo, quando celebra
l’Eucaristia non fa altro che
conformarsi al rito eucaristico
operato dal Signore nell’Ultima Cena.
Gli elementi essenziali delle



successive celebrazioni eucaristiche
non possono essere altri che quelli
della Eucaristia originaria, cioè: a)
l’assemblea dei discepoli di Cristo,
convocata da Lui e riunita attorno a
Lui; b) la realizzazione del nuovo rito
memoriale.

L’assemblea

Sin dall’inizio della vita della Chiesa,
l’assemblea cristiana che celebra
l’Eucaristia è gerarchicamente
strutturata: abitualmente è formata
dal vescovo o da un presbitero (che
presiede sacerdotalmente la
celebrazione eucaristica e opera in
persona Christi Capitis Ecclesiae), dal
diacono, da altri ministri e dai fedeli,
uniti tutti dal vincolo della fede e del
battesimo. Tutti i membri di questa
assemblea sono chiamati a
partecipare attivamente alla liturgia
eucaristica, con consapevolezza e
devozione, ciascuno secondo il
proprio ruolo: il sacerdote

1. 



celebrante, i lettori, il diacono, quelli
che presentano l’offerta, il ministro
della comunione e il popolo intero,
che nell’«Amen» manifesta la propria
reale partecipazione[14]. Pertanto,
ciascuno dovrà compiere il proprio
ministero, senza che ci sia
confusione tra il sacerdozio
ministeriale, il sacerdozio comune
dei fedeli e il ministero del diacono o
di altri possibili ministri.

Il ruolo del sacerdozio ministeriale
nella celebrazione dell’Eucaristia è
essenziale. Soltanto il sacerdote
validamente ordinato può
consacrare la Santissima Eucaristia,
pronunciando le parole della
consacrazione in Persona Christi, cioè
nella sua specifica identificazione
sacramentale con il Sommo ed
Eterno Sacerdote[15]. Del resto,
nessuna comunità cristiana è
abilitata a darsi da sé il ministero
ordinato. «Questi è un dono che essa 
riceve attraverso la successione



episcopale risalente agli Apostoli. È il
Vescovo che, mediante il sacramento
dell'Ordine, costituisce un nuovo
presbitero conferendogli il potere di
consacrare l'Eucaristia»[16].

2. Lo svolgimento della celebrazione
dell’Eucaristia

Sin dalle origini della Chiesa, lo
svolgimento del rito memoriale
consta di due grandi momenti che
costituiscono un unico atto di culto:
la “Liturgia della Parola” (che
comprende la proclamazione e
l’ascolto-accoglienza della Parola di
Dio), e la “Liturgia Eucaristica” (che
comprende la presentazione del
pane e del vino, l’anafora o preghiera
eucaristica - con le parole della
consacrazione - e la comunione).
Queste due parti principali sono
racchiuse tra i riti di introduzione e
di conclusione[17]. Nessuno può
togliere o aggiungere nulla a ciò che
è stato stabilito dalla Chiesa nella



Liturgia della Santa Messa[18]. Gli
elementi essenziali e necessari per
costituire il segno sacramentale sono:
da una parte, il pane di farina di
grano[19] e il vino di uva[20]; e,
dall’altra. le parole di consacrazione
che il sacerdote celebrante
pronuncia in Persona Christi, nel
contesto della «Preghiera
Eucaristica». In virtù delle parole del
Signore e della potenza dello Spirito
Santo, il pane e il vino si convertono
in segno efficace, con pienezza
ontologica e non solo di significato,
della presenza del «Corpo donato» e
del «Sangue effuso» di Cristo, cioè,
della sua Persona e del suo sacrificio
redentore[21].

5. La presenza reale eucaristica

Nella celebrazione eucaristica si
rende presente la Persona di Cristo -



il Verbo incarnato, che è stato
crocifisso, morì ed è risorto per la
salvezza del mondo - con una
presenza misteriosa, soprannaturale,
unica. Il fondamento di questa
dottrina lo troviamo nella stessa
istituzione dell’Eucaristia, quando
Gesù identificò i doni che stava
offrendo con il suo Corpo e il suo
Sangue («Questo è il mio Corpo…,
questo è il mio Sangue…»), cioè, con
la sua corporeità inseparabilmente
unita al Verbo e, quindi, alla sua
intera Persona. Certamente, Gesù
Cristo è presente in molti modi nella
sua Chiesa: nella sua Parola, nella
preghiera dei fedeli[22], nei poveri, nei
malati, nei carcerati[23], nei
sacramenti e in modo particolare
nella persona del ministro. Tuttavia
Egli è presente soprattutto nelle
specie eucaristiche[24].

La peculiarità della presenza
eucaristica di Gesù è nel fatto che il
Santissimo Sacramento è veramente,



realmente e sostanzialmente il Corpo
e il Sangue unito all’Anima e alla
Divinità di nostro Signore Gesù
Cristo, Dio vero e perfetto Uomo, lo
stesso che è nato dalla Vergine, morì
in Croce ed è seduto nei cieli alla
destra del Padre. «Tale presenza si
dice “reale” non per esclusione, quasi
che le altre non siano “reali”, ma per
antonomasia, perché è sostanziale, e
in forza di essa Cristo, Dio e uomo,
tutto intero si fa presente»[25].

La parola sostanziale indica l’entità
della presenza personale di Cristo
nell’Eucaristia: essa non è soltanto
una “figura”, capace di “significare” e
di portare la mente a pensare a
Cristo, presente in realtà in un altro
luogo, nel Cielo; non è un semplice
“segno”, con il quale ci viene offerta
la “virtù salvifica” - la grazia -, che
proviene da Cristo. L’Eucaristia è,
invece, presenza reale, dell’essere in
sé (della sostanza) del Corpo e del
Sangue di Cristo, cioè, della sua



Umanità intera, inseparabilmente
unita alla Divinità per l’unione
ipostatica, benché nascosta dalle
“specie” o apparenze del pane e del
vino.

Per questa ragione, la presenza del
vero Corpo e del vero Sangue di
Cristo in questo sacramento «non si
può apprendere coi sensi, ma con la
sola fede, la quale si appoggia
all'autorità di Dio»[26].La presenza di
Cristo nell’Eucaristia è un mistero
mirabile. Secondo la fede cattolica
Gesù Cristo è presente interamente
nelle specie eucaristiche con il suo
corpo glorioso e in ogni parte
risultante dalla divisione delle specie,
per cui la frazione del pane non
divide Cristo[27]. È un modo speciale
di presenza, perché è invisibile e
intangibile, ed è permanente, nel
senso che, una volta realizzata la
consacrazione, dura finché
sussistono le specie eucaristiche.



6. La transustanziazione
nell’Eucaristia

La presenza, reale e sostanziale, di
Cristo nell’Eucaristia presuppone
una trasformazione straordinaria,
soprannaturale, unica. Questa
trasformazione si fonda sulle parole
stesse del Signore: «Prendete,
mangiate: questo è il mio corpo …
Bevetene tutti, perché questo è il mio
sangue dell'alleanza…»[28]. In effetti,
queste parole diventano realtà
soltanto se il pane e il vino cessano di
essere pane e vino e si trasformano
nel Corpo e nel Sangue di Cristo,
perché è impossibile che una stessa
cosa possa essere
contemporaneamente due esseri
diversi: pane e Corpo di Cristo; vino e
Sangue di Cristo.

Riguardo a questo punto, il
Catechismo della Chiesa Cattolica



ricorda: «Il Concilio di Trento
riassume la fede cattolica
dichiarando: «Poiché il Cristo, nostro
Redentore, ha detto che ciò che
offriva sotto la specie del pane era
veramente il suo Corpo, nella Chiesa
di Dio vi fu sempre la convinzione, e
questo santo Concilio lo dichiara ora
di nuovo, che con la consacrazione
del pane e del vino si opera la
conversione di tutta la sostanza del
pane nella sostanza del Corpo del
Cristo, nostro Signore, e di tutta la
sostanza del vino nella sostanza del
suo Sangue. Questa conversione,
quindi, in modo conveniente e
appropriato è chiamata dalla santa
Chiesa cattolica 
transustanziazione»[29] (n. 1376).
Tuttavia, le apparenze del pane e del
vino, cioè, la “specie eucaristiche”
permangono inalterate.

Per quanto i sensi percepiscano
realmente le apparenze del pane e
del vino, la luce della fede ci fa



comprendere che ciò che è
veramente contenuto nelle specie
eucaristiche è la sostanza del Corpo e
del Sangue del Signore. Grazie alla
permanenza delle specie
sacramentali del pane, possiamo
affermare che il Corpo di Cristo - la
sua Persona intera - è realmente
presente sull’altare, nella pisside, nel
Tabernacolo.

Ángel García Ibáñez

Bibliografia di base

- Catechismo della Chiesa Cattolica,
nn. 1322-1355.

Letture raccomandate



- San Giovanni Paolo II, Lettera
Enciclica, Ecclesia de Eucharistia (17-
IV-2003).

- Benedetto XVI, Esortazione
Apostolica Sacramentum caritatis
(22-II-2007).

- Francesco,Catechesi sulla Santa
Messa (novembre 2017 - aprile 2018).

- San Josemaría Escrivá, Omelia 
L’Eucaristia,mistero di fede e di
amore, in È Gesù che passa, nn. 83-94;
Omelia Nella festa del Corpus Christi,
nn. 150-161.

- Ángel García Ibáñez, L’Eucaristia,
dono e mistero. Trattato storico-
dogmatico sul mistero eucaristico,
Edusc, Roma 2006.

[1] SC 47.



[2] Cfr. Gv 6, 1-13.

[3] Cfr. Gv 6, 32-58.

[4] Cfr. Mt 26, 17-30; Mc 14, 12-26; Lc
22, 7-20.

[5] Cfr. 1 Cor 11, 23-26.

[6] Catechismo della Chiesa Cattolica,
1339.

[7] Lc 22, 19; 1 Cor 11, 24-25.

[8] 1 Cor 5, 7.

[9] At 2, 42-48.

[10] Cfr. At 20, 7-11.

[11] Cfr. 1 Cor 10, 14,21; 1 Cor 11,
20-34.

[12] Catechismo della Chiesa
Cattolica, 1343.

[13] Gv 16,13.



[14] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, 1348.

[15] Cfr. Ivi, 1369.

[16] Giovanni Paolo II, Ecclesia de
Eucharistia, n. 29.

[17] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, 1349-1355.

[18] Cfr. Concilio Vaticano II, 
Sacrosanctum Concilium, 22; 
Congregazione per il Culto Divino e la
Disciplina dei sacramenti, nn. 14-18.

[19] Cfr. Messale Romano, Institutio
generalis, n. 320. Nel rito latino il
pane dev’essere azzimo, cioè, non
fermentato; cfr. Ibidem.

[20] Cfr. Messale Romano, Institutio
generalis, n. 319. Nella Chiesa latina
al vino si aggiunge un poco d’acqua;
Cfr. Ibidem. Le parole che pronuncia
il sacerdote quando aggiunge l’acqua
al vino, manifestano il significato di



questo rito: «L'acqua unita al vino sia
segno della nostra unione con la vita
divina di Colui che ha voluto
assumere la nostra natura
umana» (Messale Romano, 
Offertorio). Per i Padri della Chiesa
questo rito significa anche l’unione
della Chiesa con Cristo nel sacrificio
eucaristico; cf. San Cipriano, Ep.
63,13: CSEL 3,711.

[21] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, 1333 e 1375.

[22] Cfr. Mt 18, 20.

[23] Cfr. Ivi 25, 31-46.

[24] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1373.

[25] Ivi, 1374.

[26] Ivi, 1381.

[27] Cfr. Ivi, 1377; Per questo, «la
Comunione con la sola specie del
pane permette di ricevere tutto il



frutto di grazia
dell'Eucaristia» (Catechismo, 1390).

[28] Mt 26, 26-28.

[29] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1376.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/tema-22-
leucaristia-i/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/tema-22-leucaristia-i/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-22-leucaristia-i/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-22-leucaristia-i/

	Tema 22. L’Eucaristia (I)

