
opusdei.org

Tema 22. L’Eucaristia
(II)

La Santa Messa rende presente
l’unico sacrificio della nostra
redenzione nell’oggi della
celebrazione liturgica della
Chiesa. È sacrificio vero e
proprio per la sua diretta
relazione - di identità
sacramentale - con il sacrificio
unico, perfetto e definitivo della
Croce. I fedeli possono e devono
partecipare all’offerta del
sacrificio eucaristico. Il
desiderio di ricevere la santa
Comunione dovrebbe essere
sempre presente nei cristiani.



15/04/2024

1. La dimensione sacrificale della
santa Messa: l’Eucaristia

La Santa Messa è sacrificio nel senso
proprio e singolare, “nuovo” rispetto
ai sacrifici delle religioni naturali e ai
sacrifici rituali dell’Antico
Testamento: è sacrificio perchè, al
momento della celebrazione liturgica
della Chiesa, la Santa Messa ri-
presenta (rende presente) l’unico
sacrificio della nostra redenzione;
perché è suo memoriale e ne applica
il frutto[1].

Ogni volta che celebra l'Eucaristia, la
Chiesa è chiamata ad accogliere il
dono che Cristo le offre e, pertanto, a
partecipare al sacrificio del suo
Signore, offrendosi con Lui al Padre
per la salvezza del mondo. Possiamo,



quindi, affermare che la Santa Messa
è sacrificio di Cristo e della Chiesa.

Esaminiamo più attentamente questi
due aspetti del Mistero Eucaristico.

Come abbiamo appena detto, la
Santa Messa è vero e proprio
sacrificio a causa della sua diretta
relazione di identità sacramentale
con il sacrificio unico, perfetto e
definitivo della Croce[2]. Questa
relazione è stata istituita da Gesù
Cristo nell’Ultima Cena, quando
diede agli apostoli, sotto le specie del
pane e del vino, il suo Corpo offerto
in sacrificio e il suo Sangue sparso in
remissione dei peccati, anticipando in
un rito memoriale ciò che
storicamente è accaduto, poco dopo,
sul Golgota. Sin da allora la Chiesa,
guidata dalla grazia dello Spirito
Santo, non cessa di compiere quel
mandato di reiterazione che Gesù
Cristo ha affidato ai suoi
discepoli:«Fate questo in memoria di



me [come mio memoriale] (Lc 22, 19; 
1Cor 11, 24-25). In tal modo
“annuncia” (rende presente con la
parola e il sacramento) “la morte del
Signore” (cioè, il suo sacrificio: cfr. Ef
5, 2; Eb 9, 26), “fino al suo
ritorno” (cioè, la sua risurrezione e la
sua gloriosa ascensione) (cfr. 1Cor 11,
26).

Questo annuncio, questa
proclamazione sacramentale del
Mistero Pasquale del Signore è di
particolare efficacia dato che non
solo ripresenta il sacrificio redentore
di Cristo in signo o in figura, ma lo
rende anche realmente presente:
rende presente la sua Persona e
l’offerta sacramentale del suo
sacrificio. Così lo spiega il Catechismo
della Chiesa Cattolica «L'Eucaristia è
il memoriale della pasqua di Cristo,
l'attualizzazione e l'offerta
sacramentale del suo unico sacrificio
nella liturgia della Chiesa che è il suo
Corpo»[3].



Per questa ragione, quando la Chiesa
celebra l'Eucaristia, consacrando il
pane e il vino nel Corpo e nel Sangue
di Cristo, si rendono presenti la
stessa Vittima del Golgota, ormai
gloriosa; lo stesso sacerdote, Gesù
Cristo; lo stesso atto di offerta
sacrificale (l’offerta originaria che
Gesù ha fatto sulla Croce)
inseparabilmente unito alla presenza
sacramentale di Cristo; un’offerta che
è sempre attuale in Cristo risuscitato
e glorioso[4]. Cambia soltanto la
manifestazione esteriore di questa
realtà: sul Calvario con la Passione e
la Morte di Croce, nella Messa, per
mezzo del memoriale-sacramento: la
duplice consacrazione del pane e del
vino all’interno della Preghiera
Eucaristica (immagine sacramentale
dell’immolazione sulla Croce).



2. L'Eucaristia, sacrificio di Cristo e
della Chiesa

La Santa Messa è sacrificio di Cristo e
della Chiesa perché, ogni volta che
viene celebrato il Mistero
Eucaristico, la Chiesa partecipa al
sacrificio del suo Signore, entrando
in comunione con Lui per mezzo
della sua offerta sacrificale al Padre e
con i benefici della redenzione che
Egli ci ha ottenuto. Tutta la Chiesa
offre ed è offerta al Padre in Cristo
per mezzo dello Spirito Santo. Così
afferma la tradizione viva della
Chiesa, tanto nei testi della liturgia
quanto negli insegnamenti dei Padri
e del Magistero[5]. Nel cuore di questa
dottrina si trova il principio di
unione e di cooperazione tra Cristo e
le membra del suo corpo, come è
chiaramente espresso dal Concilio
Vaticano II: «Effettivamente per il
compimento di quest'opera così
grande, con la quale viene resa a Dio
una gloria perfetta e gli uomini



vengono santificati, Cristo associa
sempre a sé la Chiesa, sua sposa
amatissima»[6].

La partecipazione della Chiesa (il
Popolo di Dio, gerarchicamente
strutturato) all’offerta del sacrificio
eucaristico è legittimata dal mandato
di Gesù: «Fate questo in memoria di
me [come mio memoriale]», ed è
espressa nella formula liturgica 
«memores... offerimus… [tibi Pater]…
gratias agentes… hoc sacrificium»,
utilizzata frequentemente nella
Preghiera Eucaristica della Chiesa
Antica[7] e ancora presente nelle
attuali Preghiere Eucaristiche[8].

Come si evince dai testi della liturgia
eucaristica, i fedeli non sono semplici
spettatori di un atto di culto
realizzato dal sacerdote celebrante;
tutti i fedeli possono e devono
partecipare all’offerta del sacrificio
eucaristico, perché in virtù del
battesimo sono stati incorporati a



Cristo e fanno parte della «stirpe
eletta, sacerdozio regale, nazione
santa, popolo che Dio si è
acquistato[9]; cioè, del nuovo Popolo
di Dio in Cristo, che Egli stesso
continua a riunire attorno a sé,
affinché da un confine all’altro della
terra offra a suo nome» un sacrificio
perfetto[10]. Offrono non soltanto il
culto spirituale del sacrificio del
proprio lavoro e della loro intera
esistenza, ma anche - in Cristo e con
Cristo - la Vittima pura, santa ed
immacolata. Tutto questo comporta
l’esercizio nell'Eucaristia del
sacerdozio comune dei fedeli.

La Chiesa, in unione con Cristo, non
solo offre il sacrificio eucaristico, ma
anche viene offerta in Lui, dato che
come Corpo e Sposa è
inseparabilmente unita al suo Capo e
al suo Sposo.

La stessa liturgia eucaristica esprime
a più riprese la partecipazione della



Chiesa guidata dallo Spirito Santo al
sacrificio di Cristo: «Guarda con
amore e riconosci nell’offerta della
tua Chiesa la vittima immolata per la
nostra redenzione, e a noi, che ci
nutriamo del Corpo e del Sangue del
tuo Figlio, dona la pienezza dello
Spirito Santo, perché diventiamo in
Cristo un solo corpo e un solo spirito.
Lo Spirito Santo faccia di noi
un’offerta perenne a te gradita...»[11].
In modo simile nella Preghiera
Eucaristica IV si recita: «Guarda con
amore, o Dio,la vittima che tu stesso
hai preparato per la tua Chiesa; e a
tutti coloro che mangeranno di
quest'unico pane e berranno di
quest'unico calice, concedi che,
riuniti in un solo corpo dallo Spirito
Santo, diventino offerta viva in
Cristo, a lode della tua gloria».

La partecipazione dei fedeli consiste
prima di tutto nell’unirsi
interiormente al sacrificio di Cristo,



reso presente sull’altare grazie al
ministero del sacerdote celebrante.

La dottrina che abbiamo esposto ha
un’importanza fondamentale per la
vita cristiana. Tutti i fedeli sono
chiamati a partecipare alla Santa
Messa esercitando il loro sacerdozio
regale, cioè con l’intenzione di offrire
la propria vita senza macchia di
peccato al Padre, con Cristo, Vittima
immacolata, in sacrificio spirituale-
esistenziale, restituendogli con
amore filiale e in azione di grazie
tutto ciò che hanno da Lui ricevuto.

I fedeli devono fare in modo che la
santa Messa sia realmente centro e
radice della loro vita interiore[12],
ordinando ad essa tutta la propria
giornata, il loro lavoro e tutte le
azioni. Questa è una manifestazione
fondamentale dell’anima sacerdotale.



3. Fini e frutti della santa Messa

La Santa Messa, in quanto è
ripresentazione sacramentale del
sacrificio di Cristo, ha gli stessi fini
del sacrificio della Croce[13]. Tali fini
sono: latreutico (lodare e adorare Dio
Padre, per mezzo del Figlio, nello
Spirito Santo); eucaristico
(ringraziare Dio per la creazione e la
redenzione); propiziatorio (chiedere
perdono a Dio per i nostri peccati); e
l’impetratorio (chiedere a Dio i suoi
doni e le sue grazie). Tutto ciò viene
espresso nelle diverse orazioni che
fanno parte della celebrazione
liturgica dell'Eucaristia, specialmente
nel Gloria, nel Credo, nelle diverse
parti dell’Anafora, o Preghiera
Eucaristica (Prefazio, Sanctus,
Epiclesi, Anamnesi, Intercessioni,
Dossologia finale), nel Padre Nostro e
nelle orazioni proprie della Messa:
Colletta, Preghiera sulle Offerte,
Preghiera dopo la Comunione.



Per frutti della Messa si intendono gli
effetti che la potenza salvifica della
Croce, resa presente nel sacrificio
eucaristico, genera negli uomini
quando la ricevono liberamente, con
fede, speranza e amore al Redentore.
Questi frutti consistono
sostanzialmente nell’accrescimento
nella grazia santificante e in una più
intensa conformazione esistenziale a
Cristo.

I frutti di santità non si danno allo
stesso modo in quanti partecipano al
sacrificio eucaristico; saranno
maggiori o minori a seconda della
diversa modalità di partecipazione
alla celebrazione liturgica e nella
misura della fede e devozione di chi
partecipa. Pertanto, partecipano in
maniera diversa dei frutti della santa
Messa: tutta la Chiesa; il Sacerdote
che celebra e quelli che, assieme a
lui, partecipano alla celebrazione
eucaristica; quelli che, senza
partecipare alla Messa, si uniscono



spiritualmente al sacerdote
celebrante; e coloro, vivi o defunti
per i quali si applica la Messa[14].

Quando un sacerdote riceve
un’offerta per applicare i frutti della
Messa per una intenzione, ha il serio
obbligo di farlo[15].

4. L'Eucaristia, banchetto pasquale
della Chiesa

«L'Eucaristia è il banchetto pasquale,
in quanto Cristo, realizzando
sacramentalmente la sua Pasqua, ci
dona il suo Corpo e il suo Sangue,
offerti come cibo e bevanda, e ci
unisce a sé e tra di noi nel suo
sacrificio»[16].

«La Messa è ad un tempo e
inseparabilmente il memoriale del
sacrificio nel quale si perpetua il
sacrificio della croce, e il sacro



banchetto della Comunione al Corpo
e al Sangue del Signore. Ma la
celebrazione del sacrificio
eucaristico è totalmente orientata
all'unione intima dei fedeli con Cristo
attraverso la Comunione.
Comunicarsi è ricevere Cristo stesso
che si è offerto per noi»[17].

La Santa Comunione, che Cristo
prescrive («prendete e mangiate...,
bevetene tutti…»[18]), è parte della
struttura fondamentale della
celebrazione dell'Eucaristia. Soltanto
quando Cristo è ricevuto dai fedeli
come alimento di vita eterna trova
pienezza di significato il suo farsi
alimento per gli uomini e si compie il
memoriale da Lui istituito[19]. Per
questo la Chiesa raccomanda
vivamente la comunione
sacramentale a tutti coloro che
partecipano alla celebrazione
eucaristica e hanno le debite
disposizioni per ricevere



degnamente il Santissimo
Sacramento[20].

Quando Gesù promise l'Eucaristia
affermò che tale alimento non solo è
utile, ma necessario: per i discepoli è
una condizione di vita. «In verità, in
verità io vi dico: se non mangiate la
carne del Figlio dell'uomo e non
bevete il suo sangue, non avrete in
voi la vita»[21].

Mangiare è una necessità per l’uomo.
Così come il cibo naturale mantiene
in vita l’uomo e gli dà forza per
camminare in questo mondo, in
modo simile l'Eucaristia nel cristiano
mantiene la vita in Cristo, ricevuta
nel battesimo e gli dà la forza per
essere fedele al Signore su questa
terra, fino al momento del suo
ritorno al Padre del Cielo. Pertanto,
la Comunione non è qualcosa che
può essere aggiunto alla vita
cristiana secondo criteri arbitrari:
non è necessaria soltanto ad alcuni



fedeli particolarmente impegnati
nella missione della Chiesa, ma è una
necessità vitale per tutti: può vivere 
in Cristo e diffondere il suo Vangelo
soltanto chi si nutre della vita stessa
di Cristo.

Il desiderio di ricevere la Comunione
dovrebbe essere sempre presente nei
cristiani, come dev’essere
permanente la volontà di
raggiungere il fine ultimo della
nostra vita. Questo desiderio di
ricevere la Comunione, esplicito o
quantomeno implicito, è necessario
per ottenere la salvezza.

Ma è anche necessario che tutti i
cristiani che hanno uso della ragione
ricevano la Comunione di fatto, con
obbligo di precetto ecclesiastico: «La
Chiesa fa obbligo ai fedeli di (...)
ricevere almeno una volta all'anno
l'Eucaristia, possibilmente nel tempo
pasquale, preparati dal sacramento
della Riconciliazione»[22]. Questo



precetto ecclesiastico è il minimo
necessario, che non sarà sempre
sufficiente per vivere una vita
autenticamente cristiana. Per questa
ragione la Chiesa stessa «raccomanda
vivamente ai fedeli di ricevere la
santa Eucaristia la domenica e i
giorni festivi, o ancora più spesso,
anche tutti i giorni»[23].

Ministri ordinari della Santa
Comunione sono il Vescovo, il
presbitero e il diacono[24]. Ministro
straordinario permanente è
l’accolito[25]. Possono essere ministri
straordinari della Comunione anche
altri fedeli ai quali l’Ordinario del
luogo dia facoltà di distribuire
l’Eucaristia, quando si ritenga
necessario all’utilità pastorale dei
fedeli e non siano disponibili il
sacerdote, un diacono o un
accolito[26].

«Non è consentito ai fedeli di
“prendere da sé e tanto meno



passarsi tra loro di mano in mano” la
sacra ostia o il sacro calice»[27]. A
proposito di questa norma è
opportuno considerare che la
Comunione ha valore di segno sacro;
questo segno deve manifestare che
l'Eucaristia è un dono di Dio
all’uomo; per questo, in normali
condizioni, si dovrà distinguere, nella
distribuzione dell'Eucaristia, il
ministro che distribuisce il Dono,
offerto da Cristo stesso, da chi lo
accoglie con gratitudine, nella fede e
nell’amore.

5. Disposizioni per ricevere
l’Eucaristia

Per comunicarsi degnamente è
necessario essere in grazia di Dio.
«Chiunque mangia il pane o beve al
calice del Signore in modo indegno,
sarà colpevole verso il corpo e il



sangue del Signore. Ciascuno,
dunque, esamini se stesso e poi
mangi del pane e beva dal calice;
perché chi mangia e beve senza
riconoscere il corpo del Signore,
mangia e beve la propria
condanna»[28]. Di conseguenza
nessuno deve accostarsi alla Santa
Eucaristia con coscienza di peccato
mortale, per quanto possa essere
pentito, senza la confessione
sacramentale previa[29].

Per comunicarsi con frutto oltre
all’essere in grazia di Dio si richiede
il serio impegno di ricevere il Signore
con la maggiore devozione possibile:
una preparazione (remota e
prossima); il raccoglimento; atti
d’amore e di riparazione, di
adorazione, di umiltà, di
ringraziamento, ecc.

Disposizioni del corpo:

La riverenza interiore davanti
alla Sacra Eucaristia deve

• 



riflettersi anche nelle
disposizioni del corpo. La
Chiesa prescrive il digiuno. Per i
fedeli di rito latino il digiuno
consiste nell’astensione da ogni
cibo o bevanda (eccetto l’acqua
o medicine) da un’ora prima
della comunione[30]. Inoltre si
devono curare la pulizia del
corpo, un abbigliamento
adeguato, i gesti di venerazione
che manifestano il rispetto e
l’amore al Signore presente nel
Santissimo Sacramento, ecc[31].
Nel rito latino, il modo
tradizionale di ricevere la Santa
Comunione (frutto della fede,
dell’amore e della pietà
plurisecolare della Chiesa) è in
ginocchio e nella bocca. I motivi
che hanno fatto nascere questa
antica consuetudine
devozionale sono validi ancora
oggi. Si può, anche, fare la
Comunione in piedi e, in alcune
diocesi del mondo, è permesso

• 



(mai imposto) ricevere la
Comunione nella mano[32].

Il precetto della comunione
sacramentale obbliga a partire
dall’uso di ragione. Bisogna
preparare molto bene la Prima
Comunione dei bambini e non
ritardarla: «lasciate che i bambini
vengano a me, non glielo impedite: a
chi è come loro infatti appartiene il
regno di Dio»[33].

Per poter ricevere la Prima
Comunione, è richiesto che il
bambino conosca, secondo le proprie
capacità, i principali misteri della
fede e che sappia distinguere il Pane
eucaristico dal pane comune.

«È dovere innanzitutto dei genitori e
di coloro che ne hanno le veci, come
pure del parroco, provvedere
affinché i fanciulli che hanno
raggiunto l'uso di ragione siano
debitamente preparati e quanto
prima, premessa la confessione



sacramentale, alimentati di questo
divino cibo»[34].

6. Effetti dell’Eucaristia

Ciò che il cibo produce nel corpo per
il bene della vita fisica, nell’anima è
prodotto dall'Eucaristia in un modo
infinitamente più sublime, per il
bene della vita spirituale. Ma, mentre
il cibo si trasforma nella nostra
sostanza corporale, quando
riceviamo la santa Comunione, siamo
noi a trasformarci in Cristo; «Non
sarai tu a trasformarmi in te, come il
cibo nella tua carne, ma tu ti
trasformerai in Me»[35]. Mediante
l'Eucaristia la nuova vita in Cristo,
che per il credente ha avuto inizio
con il battesimo[36], può consolidarsi e
svilupparsi sino a raggiungere la
pienezza[37], consentendo al cristiano
di portare a compimento l’ideale



annunciato da san Paolo: «Vivo, però
non più io, ma è Cristo che vive in
me»[38].

Pertanto, l'Eucaristia ci configura a
Cristo, ci rende partecipi dell’essere e
della missione del Figlio, ci identifica
con le sue intenzioni e con i suoi
sentimenti, ci dà la forza per amare
come vuole Cristo[39], per infiammare
tutti gli uomini e le donne del nostro
tempo con il fuoco dell’amore divino
che Egli è venuto a portare sulla
terra[40]. Tutto ciò si deve manifestare
realmente nella nostra vita: «Il
rinnovamento che si opera in noi, al
ricevere il Corpo del Signore, deve
essere manifestato nelle opere.
Rendiamo dunque sinceri i nostri
pensieri: che siano pensieri di pace,
di donazione, di servizio. Rendiamo
le nostre parole vere, chiare,
opportune: che sappiano consolare e
aiutare, che sappiano soprattutto
portare agli altri la luce di Dio.
Rendiamo le nostre azioni coerenti,



efficaci, appropriate: abbiano il 
bonus odor Christi (2 Cor 2, 15), il
profumo di Cristo, che ce ne richiama
il comportamento e la vita»[41].

Con la Santa Comunione Dio accresce
la grazia e le virtù, perdona i peccati
veniali e rimuove la pena temporale,
preserva dai peccati mortali e
concede perseveranza nel bene: in
una parola, stringe i legami
dell’unione con Lui[42]. L'Eucaristia
però non è stata istituita per il
perdono dei peccati mortali: questo è
proprio del sacramento della
Confessione[43].

L'Eucaristia genera l’unità dei fedeli
cristiani nel Signore, cioè l’unità
della Chiesa, Corpo mistico di
Cristo[44].

L'Eucaristia è pegno o garanzia della
gloria futura, cioè, della risurrezione
e di una vita eterna di unione felice
con Dio, Uno e Trino, gli angeli e tutti
i santi[45].



7. Il culto all'Eucaristia fuori della
santa Messa

La fede nella presenza reale di Cristo
nell'Eucaristia ha spinto la Chiesa a
tributare il culto di latría (cioè di
adorazione) al Santissimo
Sacramento, sia durante la liturgia
della Messa (per questo invita a
inginocchiarci o a inchinarci
profondamente davanti alle specie
consacrate) sia anche fuori dalla
celebrazione: conservando con la
maggiore delicatezza possibile le
ostie consacrate nel Tabernacolo,
esponendole ai fedeli perché le
adorino in modo solenne, portandole
in processione, ecc [46].

La santa Eucaristia si conserva nel
Tabernacolo[47]:

Prima di tutto per poter dare la
santa Comunione ai malati e

• 



agli altri fedeli impossibilitati a
partecipare alla Santa Messa.
Affinché la Chiesa possa dare
culto di adorazione a Dio Nostro
Signore nel Santissimo
Sacramento (in modo
particolare durante
l’Esposizione della Santissima
Eucaristia, nella Benedizione
con il Santissimo; nella
Processione con il Santissimo
Sacramento nella Solennità del
Corpo e Sangue di Cristo, ecc.).
E, affinchè i fedeli possano
sempre adorare il Signore
Sacramentato con visite
frequenti. A questo riguardo,
san Giovanni Paolo II afferma:
«La Chiesa e il mondo hanno
grande bisogno del culto
eucaristico. Gesù ci aspetta in
questo sacramento dell'amore.
Non risparmiamo il nostro
tempo per andare a incontrarlo
nell'adorazione, nella
contemplazione piena di fede e

• 

• 



pronta a riparare le grandi
colpe e i delitti del mondo. Non
cessi mai la nostra
adorazione»[48].

Ci sono due grandi feste (solennità)
liturgiche nelle quali si celebra in
modo speciale questo Santo Mistero:
il Giovedì Santo (commemorazione
dell’istituzione dell'Eucaristia e
dell’Ordine Sacro) e la solennità del
Corpo e Sangue di Cristo (dedicata in
modo particolare all’adorazione e
alla contemplazione del Signore
nell'Eucaristia).

Ángel García Ibáñez

Bibliografia di base

- Catechismo della Chiesa Cattolica,
nn. 1356-1405.



Letture raccomandate

- San Giovanni Paolo II, Lettera
Enciclica, Ecclesia de Eucharistia (17-
IV-2003).

- Benedetto XVI, Esortazione
Apostolica Sacramentum caritatis
(22-II-2007).

- Francesco, Catechesi sulla Santa
Messa (novembre 2017 - aprile 2018).

- San Josemaría Escrivá, Omelia 
L'Eucaristia, mistero di fede e di
amore, in È Gesù che passa, nn. 83-94;
Omelia Nella festa del Corpus Domini,
ibidem, nn. 150-161.

- Ángel García Ibáñez, L'Eucaristia,
dono e mistero. Trattato storico-
dogmatico sul mistero eucaristico,
Edusc, Roma 2006.



[1] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1362-1367.

[2] Il Catechismo della Chiesa
Cattolica lo esprime così: «Il
sacrificio di Cristo e il sacrificio
dell'Eucaristia sono un unico
sacrificio» (n. 1367).

[3] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 1362-1367

[4] Cfr. Ivi, n. 1085.

[5] Cfr. Ivi, nn. 1368-1370.

[6] SC 7.

[7] Cfr. Preghiera Eucaristica della
Tradizione Apostolica di
sant’Ippolito; Anafora di Addai e
Mari; Anafora di San Marco.

[8] Cfr. Messale Romano, Preghiera
Eucaristica I (Unde et memores e 
Supra quae); Preghiera Eucaristica III
(Memores igitur; Respice, quaesumus



e Ipse nos tibi); espressioni simili si
trovano nelle Preghiere II e IV.

[9] 1 Pt 2, 9.

[10] Cfr. Mal 1, 10-11.

[11] Messale Romano, Preghiera
Eucaristica III: Respice, quaesumus e 
Ipse nos tibi.

[12] Cfr. San Josemaría Escrivá, È
Gesù che passa, n. 87.

[13] Questa identità di fini si fonda
non solo sull’intenzione della Chiesa
che celebra, ma soprattutto sulla
presenza sacramentale dello stesso
Gesù Cristo: in Lui sono sono sempre
attuali ed operativi i fini per i quali
ha offerto la sua vita al Padre (cfr. 
Rm 8, 34; Eb 7, 25).

[14] L’applicazione di cui si parla
(una preghiera specifica di
intercessione) non implica
automaticamente la salvezza; a quei



fedeli la grazia non viene data in
modo automatico, ma secondo la
misura della loro unione di fede, di
speranza e d’amore con Dio.

[15] Cfr. CIC, nn. 945-958. Con questa
particolare applicazione, il sacerdote
che celebra non esclude dalla
benedizione del sacrificio eucaristico
gli altri membri della Chiesa, né
l’intera umanità: semplicemente
tiene particolarmente in
considerazione alcuni fedeli.

[16] Compendio del Catechismo della
Chiesa Cattolica, n. 287

[17] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1382

[18] Mt 26, 26-28; cfr. Mc 14, 22-24; Lc
22, 14-20; 1Co 11, 23-26.

[19] Questo non vuol dire che la
celebrazione dell’Eucaristia non sia
valida senza la Comunione di tutti i
presenti o che tutti debbano



comunicarsi sotto le due specie: tale
Comunione è necessaria soltanto per
il sacerdote celebrante.

[20] Cfr. Messale Romano, Institutio
generalis, n. 80; San Giovanni Paolo
II, Ecclesia de Eucharistia, n. 16;
Congregazione per il Culto Divino e
la Disciplina dei Sacramenti,
Istruzione Redemptionis
Sacramentum, nn. 81-83; 88-89.

[21] Gv 6, 53.

[22] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1389.

[23] Ibid.

[24] Cfr. CIC, n. 910; Messale Romano,
Institutio generalis, n. 92-94.

[25] Cfr. CIC, n. 910 § 2; Messale
Romano, Institutio generalis, n. 98;
Congregazione per il Culto Divino e
la Disciplina dei Sacramenti,



Instruzione Redemptionis
Sacramentum, nn. 154-160.

[26] Cfr. CIC, n. 910 § 2, e n. 230 § 3;
Messale Romano, Institutio generalis,
nn. 100 y 162; Congregazione per il
Culto Divino e la Disciplina dei
Sacramenti, Instruzione 
Redemptionis Sacramentum, n. 88.

[27] Congregazione per il Culto
Divino e la Disciplina dei Sacramenti,
Instruzione Redemptionis
Sacramentum, n. 94; cfr. Messale
Romano, Institutio generalis, n. 160.

[28] 1 Cor 11, 27-29

[29] Cfr. Catechismo, 1385. Per quello
che si riferisce alla situazione dei
divorziati che si sono risposati
civilmente (o ai cristiani che
convivono in modo non regolare) la
Chiesa considera che «si trovano in
una situazione che oggettivamente
contrasta con la Legge di Dio. Perciò
essi non possono accedere alla



Comunione eucaristica, per tutto il
tempo che perdura tale
situazione» (Catechismo, n. 1650). Se
però si pentono, possono accedere
nuovamente alla Comunione dopo
aver ricevuto il sacramento della
penitenza; per altro, va ricordato che
l’assoluzione sacramentale «può
essere accordata solo a quelli che,
pentiti di aver violato il segno
dell'Alleanza e della fedeltà a Cristo,
sono sinceramente disposti ad una
forma di vita non più in
contraddizione con l'indissolubilità
del matrimonio. Ciò comporta, in
concreto, che quando l'uomo e la
donna, per seri motivi - quali, ad
esempio, l'educazione dei figli - non
possono soddisfare l'obbligo della
separazione, «assumono l'impegno di
vivere in piena continenza, cioè di
astenersi dagli atti propri dei
coniugi» (San Giovanni Paolo II, 
Familiaris consortio, n. 84). Riguardo
tale questione, si vedano anche le
indicazioni date da Benedetto XVI, 



Sacramentum caritatis, n. 29, e da
Francesco, Amoris laetitia, nn.
296-306.

[30] Cfr. CIC, n. 919 § 1.

[31] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1387.

[32] Cfr. San Giovanni Paolo II, Carta 
Dominicae Cenae, n. 11; Messale
Romano, Institutio generalis, n. 161;
Congregazione per il Culto Divino e
la Disciplina dei Sacramenti,
Instruzione Redemptionis
Sacramentum, n. 92.

[33] Mc 10, 14. Cfr. San Pío X, Quam
singulari, I: DS 3530; CIC, cann.
913-914; Congregazione per il Culto
Divino e la Disciplina dei Sacramenti,
Instruzione Redemptionis
Sacramentum, n. 87.

[34] CIC, n. 914.



[35] San Agustín, Confesiones, 7,10:
CSEL 38/1, 157.

[36] Cfr. Rm 6, 3-4; Gal 3, 27-28.

[37] Cfr. Ef 4, 13.

[38] Gal 2, 20. È evidente che se gli
effetti salvifici dell'Eucaristia non si
acquistano una volta per tutte nella
loro pienezza «non è per difetto della
potenza di Cristo, ma per difetto
della devozione dell’uomo» (San
Tommaso d’Aquino, S.Th., III, q. 79, a.
5, ad 3).

[39] Cfr. Gv 13, 34-35.

[40] Cfr. Lc 12, 49.

[41] San Josemaría Escrivá, È Gesù
che passa, n. 156.

[42] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, nn. 1394-1395.

[43] Cfr. Ibid.



[44] Cfr. Ivi, n. 1396.

[45] Cfr. Ivi, n. 1419.

[46] Cfr. Ivi, n. 1378.

[47] Cfr. San Paolo VI, Mysterium
fidei, n. 56; San Giovanni Paolo II, 
Ecclesia de Eucharistia, n. 29;
Congregazione per il culto divino e la
Disciplina dei sacramenti, nn.
129-145; Benedetto XVI, 
Sacramentum caritatis, nn. 66-69.

[48] San Giovanni Paolo II, Dominicae
Cenae, n. 3.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/tema-22-l-
eucaristia-ii/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/tema-22-l-eucaristia-ii/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-22-l-eucaristia-ii/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-22-l-eucaristia-ii/

	Tema 22. L’Eucaristia (II)

