
opusdei.org

TEMA 21.
L’Eucaristia (3)

La fede nella presenza reale di
Cristo nell’Eucaristia ha portato
la Chiesa a tributare il culto di
latria al Santissimo Sacramento,
sia durante la liturgia della
Messa che al di fuori della sua
celebrazione.

19/05/2018

1. La reale presenza eucaristica

Nella celebrazione dell’Eucaristia si
fa presente la Persona di Cristo – il
Verbo incarnato, che fu crocifisso,



morì ed è risuscitato per la salvezza
del mondo –, con una modalità di
presenza misteriosa, soprannaturale,
unica. Il fondamento di questa
dottrina lo troviamo nella stessa
istituzione dell’Eucaristia, quando
Gesù identificò i doni che offriva col
suo Corpo e col suo Sangue («questo
è il mio Corpo… questo è il mio
Sangue…»), vale a dire, con la sua
corporeità inseparabilmente unita al
Verbo e, dunque, con la sua Persona
tutta intera.

Certamente, Cristo Gesù è presente
nella sua Chiesa in molteplici
modalità: nella sua Parola,
nell’orazione dei fedeli (cfr. Mt 18,
20), nei poveri, nei malati, nei
carcerati (cfr. Mt 25, 31-46), nei
sacramenti e specialmente nella
persona del ministro sacerdote. Però,
soprattutto , è presente sotto le specie
eucaristiche (cfr. Catechismo , 1373).



La singolarità della presenza
eucaristica di Cristo sta nel fatto che
il Santissimo Sacramento contiene
veramente, realmente e
sostanzialmente il Corpo e il Sangue
insieme con l’Anima e la Divinità di
nostro Signore Gesù Cristo, Dio vero
e Uomo perfetto, lo stesso che nacque
dalla Vergine, morì sulla Croce e ora
è seduto nei cieli alla destra del
Padre. «Tale presenza si dice “reale”
non per esclusione, quasi che le altre
non siano “reali”, ma per
antonomasia, perché è sostanziale , e
in forza di essa Cristo, Uomo-Dio,
tutto intero si fa presente» ( 
Catechismo , 1374).

Il termine sostanziale cerca di
indicare la consistenza della
presenza personale di Cristo
nell’Eucaristia: non si tratta
semplicemente di una “figura”,
capace di “significare” e di stimolare
la mente a pensare a Cristo, presente
in realtà in un’altro luogo, in Cielo;



né del è un semplice “segno”,
attraverso il quale ci viene offerta la
“virtù salvifica” – la grazia –, che
proviene da Cristo. L’Eucaristia,
invece, è una presenza oggettiva
dell’essere-in-sé (la sostanza) del
Corpo e del Sangue di Cristo, vale a
dire, della sua Umanità tutta intera –
inseparabilmente unita alla Divinità
attraverso l’unione ipostatica –,
anche se velata dalle “specie” o
apparenze del pane e del vino.

Pertanto, la presenza del vero Corpo
e del vero Sangue di Cristo in questo
sacramento «non si può apprendere
coi sensi, ma con la sola fede, la
quale si appoggia all’autorità di
Dio» ( Catechismo , 1381). Questo lo
esprime molto bene la seguente
strofa dell’ Adoro te devote : Visus,
tactus, gustus, in te fallitur, / sed
auditu solo tuto creditur; / credo
quidquid dixit Dei Filius: / nil hoc
Verbo veritatis verius (La vista, il
tatto, il gusto non ti intendono, / ma



per la sola tua parola noi crediamo
sicuri. / Credo tutto ciò che disse il
Figlio di Dio. / Niente è più vero di
questo Verbo di verità).

2. La transustanziazione

La presenza vera, reale e sostanziale
di Cristo nell’Eucaristia richiede una
trasformazione straordinaria,
soprannaturale, unica. Tale
trasformazione si fonda sulle parole
stesse del Signore : «Prendete e
mangiate; questo è il mio Corpo…
Bevetene tutti, perché questo è il mio
Sangue dell’alleanza…» (Mt 26,
26-28). Infatti, queste parole
divengono realtà solo se il pane e il
vino cessano di essere pane e vino e
si trasformano nel Corpo e nel
Sangue di Cristo, perché è
impossibile che una stessa cosa possa
essere contemporaneamente due
entità diverse: pane e Corpo di Cristo;
vino e Sangue di Cristo.



Su questo punto il Catechismo della
Chiesa Cattolica ricorda: «Il Concilio
di Trento riassume la fede cattolica
dichiarando: “Poiché il Cristo, nostro
Redentore, ha detto che ciò che
offriva sotto le specie del pane era
veramente il suo Corpo, nella Chiesa
di Dio vi fu sempre la convinzione, e
questo santo Concilio lo dichiara ora
di nuovo, che con la consacrazione
del pane e del vino si opera la
conversione di tutta la sostanza del
pane nella sostanza del Corpo del
Cristo, nostro Signore, e di tutta la
sostanza del vino nella sostanza del
suo Sangue. Questa conversione,
quindi, in modo conveniente e
appropriato è chiamata dalla santa
Chiesa cattolica transustanziazione
”» (Catechismo, 1376). Tuttavia,
rimangono inalterate le apparenze
del pane e del vino, ossia delle
“specie eucaristiche”.

Anche se i sensi colgano con certezza
le apparenze del pane e del vino, la



luce della fede ci fa sapere che ciò
che realmente è contenuto sotto il
velo delle specie eucaristiche è la
sostanza del Corpo e del Sangue del
Signore. Grazie alla permanenza
delle specie sacramentali del pane,
possiamo affermare che il Corpo di
Cristo – e la sua Persona tutta intera –
è realmente presente sull’altare, o
nella pisside, o nel Tabernacolo.

3. Le proprietà della presenza
eucaristica

Il modo in cui Cristo è presente
nell’Eucaristia è uno straordinario
mistero. Secondo la fede cattolica,
Gesù Cristo è presente tutto e integro,
con la sua corporeità glorificata,
sotto ognuna delle specie
eucaristiche, e tutto intero in ognuna
delle parti risultanti dalla divisione
delle specie, sicché la frazione del
pane non divide Cristo (cfr. 
Catechismo , 1377) [1] . Si tratta di
una modalità di presenza singolare,



perché è invisibile e intangibile, e,
inoltre, è permanente, nel senso che,
una volta compiuta la consacrazione,
dura per tutto il tempo che
sussistono le specie eucaristiche.

4. Il culto e l’Eucaristia

La fede nella presenza reale di Cristo
nell’Eucaristia ha indotto la Chiesa a
tributare un culto di latria (vale a
dire, di adorazione) al Santissimo
Sacramento, sia durante la liturgia
della Messa (per questo ha indicato
che ci genuflettiamo o ci inchiniamo
profondamente davanti alle specie
consacrate), sia fuori della sua
celebrazione: conservando con la
massima diligenza le ostie consacrate
nel Tabernacolo, presentandole ai
fedeli perché le venerino
solennemente, portandole in
processione, ecc. (cfr. Catechismo ,
1378).

La Santa Eucaristia si conserva nel
Tabernacolo [2] :



- in primo luogo per poter dare la
Santa Comunione ai malati e ad altri
fedeli che non hanno avuto la
possibilità di partecipare alla Santa
Messa;

- poi per poter rendere culto di
adorazione a Dio Nostro Signore nel
Santissimo Sacramento (in modo
speciale durante l’Esposizione della
Santissima Eucaristia, nella
Benedizione col Santissimo; nella
Processione col Santissimo
Sacramento nella Solennità del
Corpus Domini);

- perché i fedeli possano adorare il
Signore Sacramentato facendogli
visita. Il Papa Giovanni Paolo II ha
affermato: «La Chiesa e il mondo
hanno grande bisogno del culto
eucaristico. Gesù ci aspetta in questo
Sacramento dell’Amore. Non
risparmiamo il nostro tempo per
andare a incontrarlo nell’adorazione,
nella contemplazione piena di fede e



pronta a riparare le grandi colpe e i
delitti del mondo. Non cessi mai la
nostra adorazione» [3] .

Vi sono due grandi feste (solennità)
liturgiche nelle quali si celebra in
modo speciale questo Santo Mistero:
il Giovedì Santo (si commemora
l’istituzione dell’Eucaristia e
dell’Ordine Sacro) e la solennità del
Corpus Domini (destinata
specialmente all’adorazione e alla
contemplazione del Signore
nell’Eucaristia).

5. L’Eucaristia, Banchetto Pasquale
della Chiesa

5.1. Perché l’Eucaristia è il
Banchetto Pasquale della Chiesa?

«L’Eucaristia è il Banchetto Pasquale
in quanto Cristo, realizzando
sacramentalmente la sua Pasqua [il
passaggio da questo mondo al Padre
attraverso la sua passione, morte,
risurrezione e ascensione gloriosa 



[4] ], ci dona il suo Corpo e il suo
Sangue, offerti come cibo e bevanda,
e ci unisce a Sé e tra di noi nel suo
sacrificio» ( Compendio , 287).

5. 2. La celebrazione dell’Eucaristia
e la Comunione con Cristo

«La Messa è ad un tempo e
inseparabilmente il memoriale del
sacrificio nel quale si perpetua il
sacrificio della croce e il sacro
banchetto della comunione al Corpo
e al Sangue del Signore. Ma la
celebrazione del sacrificio
eucaristico è totalmente orientata
all’unione intima dei fedeli con Cristo
attraverso la comunione.
Comunicarsi è ricevere Cristo stesso
che si è offerto per noi» ( 
Catechismo , 1382).

La Santa Comunione, ordinata da
Cristo («prendete e mangiate…
Bevetene tutti…»: Mt 26, 26-28; cfr. 
Mc 14, 22-24; Lc 22, 14-20; 1 Cor 11,
23-26), fa parte della struttura



fondamentale della celebrazione
dell’Eucaristia. Solo quando Cristo è
ricevuto dai fedeli come alimento di
vita eterna raggiunge la pienezza di
significato il suo farsi alimento per
gli uomini e si compie il memoriale
da Lui istituito [5] . Perciò la Chiesa
raccomanda vivamente la
comunione sacramentale a tutti
coloro che partecipano alla
celebrazione eucaristica e
possiedono le disposizioni richieste
per ricevere degnamente il
Santissimo Sacramento [6] .

5.3. Necessità della Santa
Comunione

Quando Gesù promise l’Eucaristia
affermò che questo alimento non è
solo utile, ma necessario: è una
condizione di vita per i suoi
discepoli. «In verità, in verità vi dico:
se non mangiate la carne del Figlio
dell’Uomo e non bevete il suo sangue,
non avrete in voi la vita» ( Gv 6, 53).



Per l’uomo mangiare è una necessità.
E come l’alimento naturale mantiene
l’uomo in vita e gli dà le forze per
camminare in questo mondo, in
modo simile l’Eucaristia mantiene
nel cristiano la vita in Cristo ,
ricevuta con il battesimo, e gli dà le
forze per essere fedele al Signore su
questa terra, fino all’arrivo nella
Casa del Padre. I Padri della Chiesa
hanno interpretato il pane e l’acqua
che l’Angelo offrì al profeta Elia
come tipo dell’Eucaristia (cfr. 1 Re 19,
1-8): dopo aver ricevuto il dono, egli,
che era esausto, riacquista il vigore
che gli permettere di compiere la
missione di Dio.

La Comunione, dunque, non è un
elemento che può essere aggiunto a
piacere alla vita cristiana; non è
necessaria soltanto ad alcuni fedeli
particolarmente impegnati nella
missione della Chiesa, ma è una
necessità vitale per tutti: può vivere 
in Cristo e diffondere il suo Vangelo



solo chi si nutre della vita stessa di
Cristo.

Il desiderio di ricevere la Santa
Comunione dovrebbe essere sempre
vivo nei cristiani, come permanente
deve essere la volontà di raggiungere
il fine ultimo della nostra vita.
Questo desiderio di ricevere la
Comunione, esplicito o almeno
implicito, è necessario per ottenere la
salvezza.

Inoltre è necessario ricevere di fatto
la Comunione, con una necessità di 
precetto ecclesiastico , a tutti i
cristiani che hanno uso di ragione:
«La Chiesa fa obbligo ai fedeli […] di
ricevere almeno una volta all’anno
l’Eucaristia, possibilmente nel tempo
pasquale, preparati dal sacramento
della Riconciliazione» ( Catechismo ,
1389). Questo precetto ecclesiastico è
un minimo, che non sempre sarà
sufficiente per svolgere un’autentica
vita cristiana. Perciò la stessa Chiesa



«raccomanda vivamente ai fedeli di
ricevere la santa Eucaristia la
domenica e i giorni festivi, o ancora
più spesso, anche tutti i giorni» ( 
Catechismo , 1389).

5.4. Il ministro della Sacra
Comunione

«Ministro ordinario della Sacra
Comunione è il vescovo, il presbitero
e il diacono» [7] . Ministro
straordinario permanente è l’accolito
[8] . Possono essere ministri
straordinari della comunione altri
fedeli ai quali l’Ordinario del luogo
abbia dato la facoltà di distribuire
l’Eucaristia, quando si giudichi
necessario per l’utilità pastorale dei
fedeli e non siano presenti un
sacerdote, un diacono o un accolito
disponibili [9] .

«Non è consentito ai fedeli di
“prendere da sé e tanto meno
passarsi tra loro di mano in mano” la
sacra ostia o il sacro calice» [10] . A



proposito di questa norma, è
opportuno considerare che la
Comunione ha valore di segno sacro;
questo segno deve manifestare che
l’Eucaristia è un dono di Dio
all’uomo; per questo, in condizioni
normali, si dovrà distinguere, nella
distribuzione dell’Eucaristia, tra il
ministro che dispensa il Dono, offerto
dallo stesso Cristo, e il soggetto che lo
accoglie con gratitudine, nella fede e
nell’amore.

5.5. Disposizioni per ricevere la
Sacra Comunione Disposizioni
dell’anima

Per ricevere degnamente la
Comunione è necessario essere in
grazia di Dio. «Chiunque in modo
indegno mangia il Pane o beve il
Calice del Signore – proclama san
Paolo -, sarà reo del Corpo e del
Sangue del Signore. Ciascuno,
pertanto, esamini se stesso e poi
mangi di questo Pane e beva di



questo Calice; perché chi mangia e
beve senza riconoscere il Corpo del
Signore, mangia e beve la propria
condanna» ( 1 Cor 11, 27-29).
Pertanto, nessuno deve accedere alla
Sacra Eucaristia se ha coscienza di
peccato mortale, per quanto contrito
gli sembri di essere, senza prima
ricevere il sacramento della
Riconciliazione (cfr. Catechismo ,
1385).

Per comunicarsi in modo fruttuoso si
richiede, oltre ad essere in grazia di
Dio, un serio impegno nel ricevere il
Signore con la maggiore devozione
attuale possibile: preparazione
(remota e prossima), raccoglimento,
atti di amore e di riparazione, di
adorazione, di umiltà, di
ringraziamento, ecc.

Disposizioni del corpo

La riverenza interiore davanti la
Sacra Eucaristia si deve riflettere
anche nelle disposizioni del corpo. La



Chiesa prescrive il digiuno
eucaristico. Per i fedeli di rito latino
il digiuno consiste nell’astenersi da
ogni alimento o da ogni bevanda
(eccetto l’acqua o le medicine) per lo
spazio di almeno un’ora prima della
comunione [11] . Si deve anche
curare che l’atteggiamento del corpo,
il modo di vestire e i gesti esprimano
venerazione, rispetto e amore al
Signore presente nel Santissimo
Sacramento. (cfr. Catechismo , 1387).

Il modo tradizionale di ricevere la
Sacra Comunione nel rito latino –
frutto della fede, dell’amore e della
pietà plurisecolare della Chiesa – è in
ginocchio e nella bocca. I motivi che
hanno dato luogo a questa pia e
antichissima consuetudine,
continuano ad essere pienamente
validi. Si può ricevere la comunione
anche in piedi e, in alcune diocesi del
mondo, è permesso – mai imposto –
di ricevere la comunione nella mano 
[12] .



5.6. Età e preparazione per
ricevere la prima Comunione

La comunione si può ricevere a
partire dall’età in cui si ha l’uso di
ragione. Conviene non ritardare la
Prima Comunione dei bambini
preparandoli bene: «Lasciate che i
bambini vengano a Me e non glielo
impedite, perché a chi è come loro
appartiene il Regno di Dio» ( Mc 10,
14) [13] .

Per poter ricevere la prima
Comunione si richiede che il
bambino sia a conoscenza, secondo
le sue capacità, dei principali misteri
della fede e che sappia distinguere il
Pane eucaristico dal pane comune.
«È dovere innanzitutto dei genitori e
di coloro che ne hanno le veci, come
pure del parroco, provvedere
affinché i fanciulli che hanno
raggiunto l’uso di ragione siano
debitamente preparati e quanto
prima, premessa la confessione



sacramentale , alimentati di questo
divino cibo» [14] .

5.7. Gli effetti della Sacra
Comunione

Quello che il cibo produce nel corpo
per il bene della vita fisica, lo
produce nell’anima l’Eucaristia, in
un modo infinitamente più sublime,
a vantaggio della vita spirituale. Ma
mentre il cibo si trasforma nella
nostra sostanza corporea, quando
riceviamo la Sacra Comunione,
siamo noi che ci trasformiamo in
Cristo: «Non sarai tu a trasformarmi
in te, come fai con il nutrimento per
il corpo, ma tu, piuttosto, ti
trasformerai in Me» [15] . Mediante
l’Eucaristia la nuova vita in Cristo ,
iniziata nel credente con il battesimo
(cfr. Rm 6, 3-4; Gal 3, 27-28), può
consolidarsi e svilupparsi fino a
raggiungere la pienezza (cfr. Ef 4, 13),
permettendo al cristiano di portare a
termine l’ideale enunciato da san



Paolo: «Non sono più io che vivo, ma
Cristo vive in me» ( Gal 2, 20) [16] .

Pertanto l’Eucaristia ci configura con
Cristo, ci rende partecipi dell’essere e
della missione del Figlio, ci identifica
con le sue intenzioni e i suoi
sentimenti, ci dà la forza per amare
come ci chiede Cristo (cfr. Gv 13,
34-35), per infiammare tutti gli
uomini e le donne del nostro tempo
con il fuoco dell’amore divino che
Egli è venuto a portare sulla terra
(cfr. Lc 12, 49). Tutto questo si deve
manifestare nella nostra vita: «Il
rinnovamento che si opera in noi al
ricevere il corpo del Signore deve
essere manifestato nelle opere. […]
Rendiamo le nostre parole vere,
chiare, opportune: che sappiano
consolare e aiutare, che sappiano
soprattutto portare agli altri la luce
di Dio. Rendiamo le nostre azioni
coerenti, efficaci, appropriate:
abbiano il bonus odor Christi ( 2 Cor
2, 15), il profumo di Cristo, che ce ne



richiama il comportamento e la vita» 
[17] .

Dio, mediante la Sacra Comunione,
aumenta le grazie e le virtù, perdona
i peccati veniali e la pena temporale,
preserva dai peccati mortali e
concede la perseveranza nel bene: in
una parola, stringe i legami di unione
con Lui (cfr. Catechismo , 1394-1395).
Però l’Eucaristia non è stata istituita
per il perdono dei peccati mortali;
questo è proprio del sacramento
della Riconciliazione (cfr. 
Catechismo , 1395).

L’Eucaristia causa l’unità di tutti i
fedeli cristiani nel Signore, ossia,
l’unità della Chiesa, Corpo Mistico di
Cristo (cfr. Catechismo , 1396).

L’Eucaristia è pegno o garanzia della
gloria futura , ossia, della
risurrezione e della vita eterna e
felice insieme a Dio, Uno e Trino, agli
Angeli e a tutti i santi. «Poiché Cristo
è passato da questo mondo al Padre,



nell’Eucaristia ci dona il pegno della
gloria futura presso di Lui: la
partecipazione al Santo Sacrificio ci
identifica con il suo Cuore, sostiene le
nostre forze lungo il pellegrinaggio di
questa vita, ci fa desiderare la vita
eterna e già ci unisce alla Chiesa del
Cielo, alla Santa Vergine Maria e a
tutti i Santi» ( Catechismo , 1419).

Angel García Ibáñez

Bibliografia di base

Catechismo della Chiesa Cattolica ,
1373-1405.

Giovanni Paolo II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia , 17-IV-2003, 15; 21-25;
34-46.

Benedetto XVI, Es. Ap. Sacramentum
caritatis , 22-II-2007, 14-15; 30-32;
66-69.

Congregazione per il Culto Divino e
la Disciplina dei Sacramenti,



Istruzione Redemptionis
Sacramentum , 25-III-2004, 80-107;
129-145; 146-160.

Letture raccomandate

San Josemaría, Omelia L’Eucaristia,
mistero di fede e d’amore , in È Gesù
che passa , 150-161.

J. Ratzinger, Il Dio vicino. L'eucaristia,
cuore della vita cristiana , San Paolo,
2008

J. Echevarría, Eucaristía y vida
cristiana , Rialp, Madrid 2005, pp.
17-47; 81-116; 117-151.

J.R. Villar – F.M. Arocena – L. Touze, 
Eucaristía , in C. Izquierdo (dir.),
Diccionario de Teología, Eunsa,
Pamplona 2006, pp. 360-361; 366-370.

-----------------------------------------------

[1] Per questo «la comunione con la
sola specie del pane permette di



ricevere tutto il frutto di grazia
dell’Eucaristia» ( Catechismo , 1390).

[2] Cfr. Paolo VI, Enc. Mysterium
fidei , 56; Giovanni Paolo II, Enc. 
Ecclesia de Eucharistia , 29;
Benedetto XVI, Es. Ap. Sacramentum
caritatis , 66-69; Congregazione per il
Culto Divino e la Disciplina dei
Sacramenti, Istr. Redemptionis
Sacramentum , 129-145.

[3] Giovanni Paolo II, Lettera 
Dominicae Cenae , 3.

[4] Il termine pasqua proviene
dall’ebraico e originariamente
significa passaggio , transito . Nel
libro dell’Esodo, in cui si narra la
prima Pasqua ebraica (cfr. Es 12,
1-14; 12, 21-27), tale termine è legato
al verbo “passare”, al passaggio del
Signore e del suo angelo nella notte
della liberazione (quando il Popolo
eletto celebrò la Cena Pasquale), e al
transito del Popolo di Dio dalla



schiavitù d’Egitto alla libertà della
terra promessa.

[5] Questo non vuol dire che senza la
Comunione di tutti i presenti la
celebrazione dell’Eucaristia sia
invalida; o che tutti si debbano
comunicare con le due specie; detta
Comunione è necessaria solo per il
sacerdote celebrante.

[6] Cfr. Messale Romano, Institutio
generalis , 80; Giovanni Paolo II, Enc. 
Ecclesia de Eucharistia , 16;
Congregazione per il Culto divino e la
Disciplina dei Sacramenti, Istr. 
Redemptionis Sacramentum , 81-83;
88-89.

[7] CIC, 910; cfr. Messale Romano, 
Institutio generalis , 92-94.

[8] Cfr. CIC, 910 § 2; Messale Romano,
Institutio generalis , 98;
Congregazione per il Culto Divino e
la Disciplina dei Sacramenti, Istr. 
Redemptionis Sacramentum , 154-160.



[9] Cfr. CIC, 910 § 2 e 230 § 3; Messale
Romano, Institutio generalis , 100 e
162; Congregazione per il Culto
Divino e la Disciplina dei Sacramenti,
Istr. Redemptionis Sacramentum , 88.

[10] Congregazione per il Culto
Divino e la Disciplina dei Sacramenti,
Istr. Redemptionis Sacramentum , 94;
cfr. Messale Romano, Institutio
generalis , 160.

[11] Cfr. CIC, 919 § 1.

[12] Cfr. Giovanni Paolo II, Lettera 
Dominicae Cenae , 11; Messale
Romano, Institutio generalis , 161;
Congregazione per il Culto Divino e
la Disciplina dei Sacramenti, Istr. 
Redemptionis Sacramentum , 92.

[13] Cfr. San Pio X, Decreto Quam
singulari , I: DS 3530; CIC, 913-914;
Congregazione per il Culto Divino e
la Disciplina dei Sacramenti, Istr. 
Redemptionis Sacramentum , 87.



[14] CIC, 914; cfr. Catechismo , 1457.

[15] Sant’Agostino, Confessioni, 7, 10:
CSEL 38/1, 157.

[16] È chiaro che se gli effetti salvifici
dell’Eucaristia non si ottengono in un
sol colpo nella loro pienezza, «non è
per difetto della potenza di Cristo,
ma per difetto della devozione
dell’uomo» (San Tommaso d’Aquino, 
Summa Theologiae , III, q. 79, a. 5, ad
3).

[17] San Josemaría, È Gesù che passa ,
156.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/tema-21-
leucaristia-3/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/tema-21-leucaristia-3/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-21-leucaristia-3/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-21-leucaristia-3/

	TEMA 21. L’Eucaristia (3)

