
opusdei.org

Tema 21. Battesimo e
Confermazione

Il battesimo inserisce colui che
lo riceve nella vita, morte e
risurrezione di Gesù Cristo e
nella sua azione di salvezza.
Imprime nel cristiano un sigillo
spirituale indelebile della sua
appartenenza a Cristo. Con la
Confermazione i cristiani
partecipano più pienamente
alla missione di Gesù Cristo e
alla pienezza dello Spirito
Santo. In virtù di questi
sacramenti, un cristiano
battezzato e confermato
partecipa alla missione
evangelizzatrice della Chiesa.



23/03/2024

1. Il Battesimo: fondamenti biblici
e istituzione

Tra le numerose prefigurazioni
veterotestamentarie del battesimo, si
mettono in evidenza il diluvio
universale, il passaggio del mar
Rosso e la circoncisione, in quanto
sono esplicitamente menzionati nel
Nuovo Testamento in riferimento a
questo sacramento[1]. Con il Battista il
rito dell’acqua, ancora senza
efficacia salvifica, si unisce alla
preparazione dottrinale, alla
conversione e al desiderio della
grazia, pilastri del futuro
catecumenato.

Gesù viene battezzato nelle acque del
Giordano all’inizio del suo ministero
pubblico[2], non per necessità, ma per
partecipazione all’opera della



redenzione. In questo evento si
stabilisce in modo definitivo che
l’acqua è elemento materiale del
segno sacramentale. Inoltre si
aprono i cieli, lo Spirito discende in
forma di colomba e la voce di Dio
Padre conferma la filiazione divina
di Cristo: avvenimenti che rivelano
nel Capo della futura Chiesa quello
che si realizzerà poi
sacramentalmente nei suoi membri.

Nel successivo incontro con
Nicodemo, Gesù afferma il vincolo
pneumatologico esistente tra l’acqua
battesimale e la salvezza, da cui
deriva la sua necessità: «se uno non
nasce dall’alto, non può vedere il
regno di Dio»[3].

Il mistero pasquale conferisce al
battesimo il suo valore salvifico;
Gesù, infatti, «aveva già parlato della
Passione, che avrebbe subito a
Gerusalemme, come di un
“Battesimo” con il quale doveva



essere battezzato[4]. Il sangue e
l’acqua sgorgati dal fianco trafitto di
Gesù crocifisso (cfr. Gv 19, 34) sono
segni del Battesimo e dell’Eucaristia,
sacramenti della vita nuova»[5].

Prima di ascendere ai cieli il Signore
dice agli apostoli: «Andate, dunque, e
fate discepoli tutti i popoli,
battezzandoli nel nome del Padre e
del Figlio e dello Spirito Santo,
insegnando loro a osservare tutto ciò
che vi ha comandato»[6]. Questo
comandamento è fedelmente
osservato a partire da Pentecoste e
indica l’obiettivo primario
dell’evangelizzazione, attuale ancora
oggi.

Commentando questi testi, san
Tommaso d’Aquino dice che
l’istituzione del battesimo avvenne in
diversi momenti: in relazione alla
materia, nel battesimo di Cristo; la
sua necessità fu rafforzata in Gv 3, 5;
il suo uso ebbe inizio quando Gesù



inviò i suoi discepoli a predicare e
battezzare; la sua efficacia è dovuta
alla Passione; la sua diffusione fu
proclamata in Mt 28, 19.

2. La giustificazione e gli effetti del
battesimo

In Rm 6, 3-4 leggiamo: «O non sapete
che quanti siamo stati battezzati in
Cristo Gesù, siamo stati battezzati
nella sua morte? Per mezzo del
battesimo, dunque, siamo stati
sepolti insieme a lui nella morte
affinché, come Cristo fu risuscitato
dai morti per mezzo della gloria del
Padre, così anche noi possiamo
camminare in una vita nuova». Il
battesimo, inserendo il fedele nella
vita, morte e risurrezione di Cristo e
nella sua azione salvifica, conferisce
la giustificazione. È quanto asserisce 
Col 2, 12: «Con lui sepolti nel



battesimo, con lui siete anche risorti
mediante la fede nella potenza di
Dio, che lo ha risuscitato dai morti».
A questa si aggiunge anche la fede:
grazie ad essa, nel rito dell’acqua, ci
«rivestiamo di Cristo», come
conferma Gal 3, 26-27: «Tutti voi
infatti siete figli di Dio mediante la
fede in Cristo Gesù, poiché quanti
siete stati battezzati in Cristo vi siete
rivestiti di Cristo».

Nell’anima del cristiano la
giustificazione battesimale si traduce
in effetti concreti che la teologia
distingue in sananti ed elevanti. I
primi si riferiscono al perdono dei
peccati, come mette in evidenza la
predicazione pietrina: «E Pietro disse
loro: “Convertitevi e ciascuno di voi
si faccia battezzare nel nome di Gesù
Cristo, per il perdono dei vostri
peccati, e riceverete il dono dello
Spirito Santo»[7]. Questo include la
remissione del peccato originale e,
negli adulti, di tutti i peccati



personali. Viene rimessa anche la
totalità della pena temporale ed
eterna. Tuttavia nel battezzato
rimangono «alcune conseguenze
temporali del peccato, quali le
sofferenze, la malattia, la morte, o le
fragilità inerenti alla vita, come le
debolezze di carattere, ecc., e anche
una inclinazione al peccato che la
Tradizione chiama la concupiscenza
o, metaforicamente, “l’incentivo del
peccato”»[8].

L’aspetto elevante consiste
nell’effusione dello Spirito Santo;
infatti, «noi tutti siamo stati
battezzati mediante un solo
Spirito»[9]. Poiché si tratta dello stesso
«Spirito di Cristo»[10], riceviamo «lo
Spirito che rende figli adottivi»[11],
come figli nel Figlio. Con la filiazione
divina Dio conferisce al battezzato la
grazia santificante, le virtù teologali
e morali e i doni dello Spirito Santo.



Insieme a questa realtà di grazia, «il
battesimo segna il cristiano con un
sigillo spirituale indelebile (carattere)
della sua appartenenza a Cristo.
Questo sigillo non viene cancellato
da alcun peccato, sebbene il peccato
impedisca al battesimo di portare
frutti di salvezza»[12].

Dal momento che «noi tutti siamo
stati battezzati mediante un solo
Spirito in un solo corpo»[13],
l’incorporazione a Cristo è allo stesso
tempo incorporazione alla Chiesa,
che ci unisce a tutti i cristiani, anche
a quelli che non sono in piena
comunione con la Chiesa Cattolica.

Ricordiamo, infine, che i battezzati
sono «stirpe eletta, sacerdozio regale,
nazione santa, popolo che Dio si è
acquistato perché proclami le opere
ammirevoli di Lui, che vi ha
chiamato dalle tenebre alla sua luce
meravigliosa»[14]: partecipano,
dunque, del sacerdozio comune dei



fedeli e «“sono tenuti a professare
pubblicamente la fede ricevuta da
Dio mediante la Chiesa” (Lumen
gentium, n. 11) e a partecipare
all’attività apostolica e missionaria
del Popolo di Dio»[15].

3. Necessità del Battesimo

La catechesi neo-testamentaria
parlando di Cristo afferma
categoricamente che «non vi è sotto il
cielo altro nome dato agli uomini nel
quale è stabilito che noi siamo
salvati»[16]. E, dato che essere
«battezzati in Cristo» equivale a
essere «rivestiti di Cristo»[17], bisogna
comprendere appieno la forza delle
parole di Gesù: «chi crederà e sarà
battezzato sarà salvato, ma chi non
crederà sarà condannato»[18]. Su
queste parole poggia la fede della



Chiesa sulla necessità del battesimo
per la salvezza.

Occorre intendere quest’ultima
affermazione tenendo presente la
precisa formulazione del magistero:
«Il Battesimo è necessario alla
salvezza per coloro ai quali è stato
annunziato il Vangelo e che hanno
avuto la possibilità di chiedere
questo sacramento (cfr. Mc 16, 16).
La Chiesa non conosce altro mezzo
all’infuori del Battesimo per
assicurare l’ingresso nella
beatitudine eterna; perciò si guarda
dal trascurare la missione ricevuta
dal Signore di far rinascere
“dall’acqua e dallo Spirito” tutti
coloro che possono essere battezzati. 
Dio ha legato la salvezza al
sacramento del Battesimo, tuttavia
egli non è legato ai suoi
sacramenti»[19].

Vi sono, infatti, situazioni speciali
nelle quali i frutti principali del



battesimo si possono acquisire senza
la mediazione sacramentale. Ma
proprio perché non c’è il segno
sacramentale, non esiste la certezza
che la grazia sia stata conferita.
Quelli che la tradizione ecclesiale ha
chiamato battesimo di sangue e 
battesimo di desiderio non sono “atti
ricevuti”, ma un insieme di
circostanze che portano a ritenere
che un soggetto abbia le condizioni
per essere salvato. Si capisce allora
perché «la Chiesa è fermamente
convinta che quanti subiscono la
morte a motivo della fede, senza aver
ricevuto il Battesimo, vengono
battezzati mediante la loro stessa
morte per e con Cristo»[20]. In modo
analogo, la Chiesa afferma che «ogni
uomo che, pur ignorando il Vangelo
di Cristo e la sua Chiesa, cerca la
verità e compie la volontà di Dio
come la conosce può essere salvato. È
lecito supporre che tali persone
avrebbero desiderato esplicitamente



il Battesimo, se ne avessero
conosciuta la necessità»[21].

Le situazioni di battesimo di sangue e
di desiderio non includono quella dei
bambini morti senza battesimo. «La
Chiesa non può che affidarli alla
misericordia di Dio, come appunto fa
nel rito dei funerali per loro»; ma
proprio la fede nella misericordia di
Dio, che vuole che tutti gli uomini si
salvino[22] ci consente di sperare che
vi sia una via di salvezza per i
bambini che muoiono senza
battesimo[23].

4. La celebrazione liturgica

I «riti di accoglienza» cercano di
capire in qualche modo la volontà
dei candidati o dei loro genitori di
ricevere il sacramento e di
accettarne le conseguenze. Seguono
le letture bibliche, che illustrano il



mistero battesimale e sono
commentate nell’omelia. S’invoca poi
l’intercessione dei santi, nella cui
comunità il candidato sarà inserito;
con la preghiera di esorcismo e
l’unzione con l’olio dei catecumeni si
vuole esprimere la protezione divina
dalle insidie del maligno.
Successivamente si benedice l’acqua
con formule di alto contenuto
catechetico, che danno forma
liturgica al legame tra l’acqua e lo
Spirito. La fede e la conversione si
fanno presenti mediante la
professione trinitaria e la rinuncia a
Satana e al peccato.

A seguire, si entra nella fase
sacramentale del rito «con il lavacro
dell’acqua mediante la parola»[24].
L’abluzione, sia essa per infusione o
per immersione, deve avvenire in
modo tale che l’acqua scorra sulla
testa, significando così il vero
lavaggio dell’anima. La materia
valida del Sacramento è l’acqua,



ritenuta tale dal giudizio comune
degli uomini. Il ministro versa per
tre volta l’acqua sulla testa del
candidato, o la immerge, mentre
pronuncia queste parole: «N. N., io ti
battezzo nel nome del Padre e del
Figlio e dello Spirito Santo». Nelle
liturgie orientali si usa la formula: «Il
servo di Dio, N. N., è battezzato nel
nome del Padre e del Figlio e dello
Spirito Santo».

I riti post-battesimali (o esplicativi)
illustrano il mistero realizzato. Si
unge la testa del candidato (se non
segue immediatamente la
confermazione), per significare la
sua partecipazione al sacerdozio
comune ed evocare la futura
confermazione. Si dona una veste
bianca come esortazione a
conservare l’innocenza battesimale e
come simbolo della nuova vita
ricevuta. La candela accesa nel cero
pasquale simbolizza la luce di Cristo,
donata per vivere come figli della



luce mediante la fede ricevuta. Il rito
della effeta, con cui si toccano con il
dito pollice le orecchie e la bocca del
candidato, vuole significare
l’atteggiamento di ascolto e di
proclamazione della parola di Dio.
Infine, la recita del Padre Nostro
davanti all’altare (negli adulti
all’interno della liturgia eucaristica)
mette in evidenza la nuova
condizione di figlio di Dio.

5. Il ministro e il soggetto. Il
battesimo nella vita del cristiano

Ministri ordinari sono il vescovo e il
presbitero e, nella Chiesa latina,
anche il diacono. In caso di necessità,
qualunque uomo o donna può
battezzare, anche non cristiano,
purché abbia l’intenzione di
compiere ciò che la Chiesa crede nel
momento in cui agisce.



Il battesimo è destinato a tutti gli
uomini e donne che ancora non
l’hanno ricevuto. Le qualità
necessarie del candidato dipendono
dalla sua condizione di bambino o di
adulto. I primi, che non hanno
ancora raggiunto l’uso di ragione,
debbono ricevere il sacramento
durante i primi giorni di vita, appena
lo permetta la loro salute e quella
della madre. Di fatto, in quanto porta
alla vita della grazia, il battesimo è
un evento assolutamente gratuito,
per la cui validità basta che non sia
rifiutato; d’altra parte, la fede del
candidato, essendo necessariamente
una fede ecclesiale, è presente nella
fede della Chiesa, alla quale
parteciperà una volta raggiunta la
vita adulta. Ci sono però dei limiti
alla prassi del battesimo dei bambini:
è illecito se manca il consenso dei
genitori o se non c’è sufficiente
garanzia di una futura educazione
nella fede cattolica. Allo scopo di
assicurare quest’ultimo punto si



nominano i padrini, scelti tra
persone di vita esemplare[25].

I candidati adulti si preparano nel
catecumenato, strutturato secondo le
diverse prassi locali, con l’obiettivo
di ricevere nella stessa cerimonia
anche la confermazione e la prima
Comunione. Durante questo periodo
si cerca di stimolare il desiderio della
grazia, e questo include l’intenzione
di ricevere il sacramento, del quale è
condizione di validità. Tutto ciò va
unito all’istruzione dottrinale
impartita con gradualità in modo da
suscitare nel candidato la virtù
soprannaturale della fede e la vera
conversione del cuore, cosa che può
richiedere cambiamenti radicali
nella vita del candidato.

Il carattere sacramentale di cui si è
già parlato è un segno spirituale che
rende conformi a Cristo, imprimendo
nell’anima una somiglianza con Lui,
un’immagine di Cristo, al quale



apparteniamo a partire da quel
momento e al quale dobbiamo
assomigliare sempre di più. Questa
configurazione iniziale è dunque un
richiamo permanente alla
identificazione finale con Cristo, «a
essere conformi all’immagine del
Figlio suo, perché egli sia il
Primogenito tra molti fratelli»[26]. È
questo il fondamento battesimale
della chiamata universale alla
santità, ribadita dal Concilio Vaticano
II: «Tutti i fedeli di qualsiasi stato o
grado sono chiamati alla pienezza
della vita cristiana e alla perfezione
della carità»[27].

Questo stesso carattere battesimale è
anche un segno spirituale distintivo e
dispositivo. Per distintivo si intende
che “all’esterno” distingue i cristiani
dai non cristiani, mentre con
dispositivo si vuole affermare che
“all’interno” il carattere battesimale
è la base sulla quale poggia la
radicale uguaglianza di tutti i



battezzati: come dice san Paolo:
«quanti siete stati battezzati in Cristo
vi siete rivestiti di Cristo. Non c’è
Giudeo né Greco; non c’è schiavo né
libero; non c’è maschio e femmina,
perché tutti voi siete uno in Cristo
Gesù»[28]. Questa uguaglianza
fondamentale, insieme con l’essere
“uno” in Cristo, ci spinge a vivere la
fraternità appoggiandoci a una realtà
che va ben oltre la semplice affinità
umana. Infine, come segno
dispositivo, il carattere è la capacità
soprannaturale di poter ricevere e
assimilare con frutto la grazia
salvifica proveniente dagli altri
sacramenti: in questo senso, il
battesimo orienta la nostra vita verso
gli altri sacramenti. Per questo
motivo, non sarebbe coerente
ricevere il battesimo e ignorare gli
altri sacramenti.



6. I fondamenti biblici e storici
della Confermazione

Le profezie sul Messia avevano
annunciato: «su di lui si poserà lo
spirito del Signore»[29], e che a questo
si sarebbe accompagnata la sua
elezione come inviato: «Ecco il mio
servo che io sostengo, il mio eletto di
cui mi compiaccio. Ho posto il mio
spirito su di lui; egli porterà il diritto
alle nazioni»[30]. Il testo profetico è
ancora più esplicito quando è messo
sulla bocca del Messia: «Lo spirito del
Signore Dio è su di me, perché il
Signore mi ha consacrato con
l’unzione; mi ha mandato a portare il
lieto annuncio ai miseri»[31].

Qualcosa di simile viene annunciato
anche all’intero popolo di Dio; ai suoi
membri Dio dice: «Porrò il mio
spirito dentro di voi e vi farò vivere
secondo le mie leggi»[32]; e in Gl 3, 2 si
accentua l’universalità di questa
diffusione: «Anche sopra gli schiavi e



sulle schiave in quei giorni effonderò
il mio spirito».

Con il mistero dell’Incarnazione si
compie la profezia messianica[33],
confermata, completata e
pubblicamente manifestata
nell’unzione del Giordano[34], quando
lo Spirito scende su Cristo in forma di
colomba e la voce del Padre mette in
atto la profezia della scelta. Lo stesso
Signore si presenta all’inizio del suo
ministero come l’unto di Yahwéh nel
quale le profezie trovano
compimento[35] e che si lascia guidare
dallo Spirito[36] fino al momento
stesso della morte[37].

Prima di offrire la sua vita per noi,
Gesù promette l’invio dello Spirito[38],
cosa che effettivamente accade a
Pentecoste[39], in esplicito riferimento
alla profezia di Gioele[40], dando così
inizio alla missione universale della
Chiesa.



Lo stesso Spirito riversato sugli
apostoli a Gerusalemme viene da
loro comunicato ai battezzati
mediante l’imposizione delle mani e
la preghiera[41]; questa prassi diventa
talmente conosciuta nella Chiesa
primitiva da essere attestata nella
Lettera agli Ebrei come parte
dell’«insegnamento elementare» e
dei «temi fondamentali»[42]. Il
riferimento biblico si completa con la
tradizione paolina e giovannea che
vincola i concetti di «unzione» e di
«sigillo» allo Spirito infuso sui
cristiani[43]. Quest’ultimo aspetto ha
trovato un’espressione liturgica, già
nei documenti più antichi,
nell’unzione del candidato con olio
profumato.

Gli stessi documenti attestano la
primitiva unità rituale dei tre
sacramenti di iniziazione, conferiti
durante la celebrazione pasquale
presieduta dal vescovo nella
cattedrale. Quando il cristianesimo si



diffonde al di fuori delle città e si
generalizza la pratica del battesimo
dei bambini, non sarà più possibile
seguire la prassi primitiva. Mentre in
occidente la confermazione è
riservata al vescovo, separandola dal
battesimo, in oriente si è mantenuta
l’unità dei sacramenti di iniziazione
che il presbitero amministra al
neonato nella stessa occasione. A
questa pratica in oriente si
accompagna un rito che ha
acquistato un’importanza crescente
col passare del tempo: l’unzione con
il myron (santo crisma) che viene
applicato su diverse parti del corpo.
In occidente l’imposizione delle mani
è diventata un’imposizione generale
su tutti i confermandi, mentre
ciascuno riceve sulla fronte l’unzione
con il crisma.



7. Confermazione. Il significato
liturgico e gli effetti sacramentali

Il crisma, fatto con olio di oliva e
balsamo, viene consacrato dal
vescovo o dal patriarca e solo da loro
durante la messa crismale. L’unzione
del confermando con il santo crisma
è segno della sua consacrazione al
Signore. «Mediante la
Confermazione, i cristiani, ossia
coloro che sono unti, partecipano
maggiormente alla missione di Gesù
Cristo e alla pienezza dello Spirito
Santo di cui egli è ricolmo, in modo
che tutta la loro vita effonda il
“profumo di Cristo” (2 Cor 2, 15). Per
mezzo di questa unzione il
confermando riceve “il marchio”, il 
sigillo dello Spirito Santo»[44].

L’unzione, quando non viene
amministrata assieme al battesimo, è
preceduta nella liturgia dal
rinnovamento delle promesse del
battesimo e dalla professione di fede



dei confermandi. «In questo modo
risulta evidente che la
Confermazione si colloca in
successione al Battesimo»[45]. Ad essa
segue, nella liturgia romana, la 
extensio manuum su tutti i
confermandi da parte del vescovo,
mentre pronuncia una preghiera di
alto contenuto epicletico (ossia di
invocazione e supplica). Si arriva
così al rito specificamente
sacramentale, che si compie
«mediante l’unzione del crisma sulla
fronte, che si fa con l’imposizione
della mano e mediante le parole:
“Ricevi il sigillo dello Spirito Santo”».
Nelle Chiese orientali, l’unzione
viene fatta sulle parti più
significative del corpo,
accompagnandola ogni volta con la
formula: «Sigillo del dono che è lo
Spirito Santo»[46]. Il rito si conclude
con il bacio di pace, come
espressione della comunione
ecclesiale con il vescovo[47].



La confermazione possiede quindi
un’unità intrinseca con il battesimo,
anche se non si celebra
necessariamente nello stesso rito.
Con essa il patrimonio battesimale
del candidato si completa con i doni
soprannaturali propri della maturità
cristiana. La Confermazione si
amministra una volta sola, perché
«imprime nell’anima un marchio
spirituale indelebile, il “carattere”;
esso è il segno che Gesù Cristo ha
impresso sul cristiano il sigillo del
suo Spirito rivestendolo di potenza
dall’alto perché sia suo testimone»[48].
Grazie alla Confermazione i cristiani
ricevono con particolare abbondanza
i doni dello Spirito Santo, si legano
più profondamente alla Chiesa «e in
questo modo sono più strettamente
obbligati a diffondere e a difendere
con la parola e con l’opera la fede»[49].

Su questa base, in virtù di questi
sacramenti il cristiano battezzato e
confermato è chiamato a partecipare



alla missione evangelizzatrice della
Chiesa senza la necessità di ricevere
un mandato speciale della gerarchia,
almeno per ciò che si riferisce
all'ambito delle relazioni personali
(famiglia, amici, professione, ecc.).
Nello specifico la Confermazione
include nella “chiamata” sia i mezzi
soprannaturali necessari perché la
propria crescita nella vita cristiana
non venga abbandonata durante le
diverse vicissitudini che un cristiano
deve affrontare durante la propria
vita, sia la fortezza, richiesta per
vincere il timore di proporre con
audacia la fede cristiana, tanto in
ambienti favorevoli quanto in altri
nei quali la secolarizzazione ha
assunto la forma di indifferenza
verso il Vangelo, se non di ostilità al
cristianesimo o verso la Chiesa. Un
cristiano confermato è chiamato a
dare testimonianza di Cristo con una
solida vita cristiana e con la sua
parola.



8. Il ministro e il soggetto della
Confermazione

In quanto successori degli apostoli,
solo i vescovi sono «i ministri
originari della confermazione»[50].
Nel rito latino il ministro ordinario è
esclusivamente il vescovo; un
presbitero può confermare
validamente solo nei casi previsti
dalla legislazione generale
(battesimo di adulti, accoglienza
nella comunità cattolica,
equiparazione episcopale, pericolo di
morte), o quando il vescovo gli dà
una facoltà specifica o lo abilita
all’amministrazione del sacramento
in circostanze precise. Nelle Chiese
orientali è ministro ordinario anche
il presbitero, il quale deve usare
sempre il crisma consacrato dal
patriarca o dal vescovo.



Come sacramento di iniziazione, la
confermazione è destinata a tutti i
cristiani, e non solo ad alcuni
prescelti. Nel rito latino è conferita
una volta che il candidato ha
raggiunto l’uso di ragione: l’età
precisa dipende dalle usanze locali,
le quali debbono rispettare il suo
carattere di iniziazione. Si richiede
un periodo precedente di istruzione,
una intenzione vera e lo stato di
grazia.

Philip Goyret

Bibliografia di base

- Catechismo della Chiesa Cattolica,
nn. 1212-1321.

- Compendio del Catechismo della
Chiesa Cattolica, nn. 251-270.



- Philip Goyret, L’unzione nello
Spirito. Il battesimo e la cresima,
Libreria Editrice Vaticana, Città del
Vaticano 2004.

[1] Cfr. 1 Pt 3, 20-21; 1 Cor 10, 1; Col 2,
11-12.

[2] Cfr. Mt 3, 13-17.

[3] Gv 3, 5.

[4] Mc 10, 38; cfr. Lc 12,50.

[5] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 1225.

[6] Mt 28, 19-20.

[7] At 2, 38.

[8] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 1264.

[9] 1 Cor 12, 13.



[10] Rm 8, 9.

[11] Ivi, 8, 15.

[12] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1272.

[13] 1 Cor 12, 13.

[14] 1 Pt 2, 9.

[15] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1270.

[16] At 4, 12.

[17] Gal 3, 27.

[18] Mc 16, 16.

[19] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1257.

[20] Ivi, n. 1258.

[21] Ivi, n. 1260.

[22] Cfr. 1 Tm 2, 4.



[23] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1261.

[24] Ef 5, 26.

[25] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1255.

[26] Rm 8, 29.

[27] Lumen gentium, n. 40.

[28] Gal 3, 27-28.

[29] Is 11, 2.

[30] Ivi 42, 1.

[31] Ivi 61, 1.

[32] Ez 36, 27.

[33] Cfr. Lc 1, 35.

[34] Cfr. Ivi 3, 21-22.

[35] Cfr. Ivi 4, 18-19.

[36] Cfr. Ivi 4, 1; 4, 14; 10, 21.



[37] Cfr. Eb 9, 14.

[38] Cfr. Gv 14, 16; 15, 26; 16, 13.

[39] Cfr. At 2, 1-4.

[40] Cfr. Ivi 2, 17-18.

[41] Cfr. At 8, 14-17; 19, 6.

[42] Eb 6, 1-2.

[43] Cfr. 2 Cor 1, 21-22; Ef 1, 13; 1 Gv
2, 20-27.

[44] Catechismo della Chiesa
Cattolica, nn. 1294-1295.

[45] Ivi, n. 1298.

[46] Ivi, n. 1300.

[47] Cfr. Ivi, n. 1301.

[48] Ivi, n. 1304.

[49] Lumen gentium, n. 11.

[50] Lumen Gentium, n. 26.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/tema-21-
battesimo-e-confermazione/

(18/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/tema-21-battesimo-e-confermazione/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-21-battesimo-e-confermazione/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-21-battesimo-e-confermazione/

	Tema 21. Battesimo e Confermazione

