
opusdei.org

TEMA 2. La
Rivelazione

Dio si è rivelato come Essere
personale, per mezzo di una
storia di salvezza, e ha creato
ed educato un popolo che fosse
custode della sua Parola e
preparasse l'Incarnazione di
Gesù.

07/06/2018

1. Dio si rivela agli uomini

«Piacque a Dio nella sua bontà e
sapienza rivelare se stesso e far
conoscere il mistero della sua



volontà, mediante il quale gli uomini
per mezzo di Cristo, Verbo fatto
carne, nello Spirito Santo hanno
accesso al Padre e sono resi partecipi
della divina natura. Con questa
rivelazione infatti Dio invisibile nel
suo immenso amore parla agli
uomini come ad amici e si intrattiene
con essi, per invitarli e ammetterli
alla comunione con sé» [1] .

La rivelazione di Dio ha come suo
primo stadio la creazione, ove Egli
offre una perenne testimonianza di
Sé [2] . Attraverso le creature Dio si è
manifestato e si manifesta a tutti gli
uomini di tutti i tempi, facendo loro
conoscere la Sua bontà e le Sue
perfezioni. Fra queste, l’essere
umano, immagine e somiglianza di
Dio, è la creatura che massimamente
rivela Dio. Tuttavia, Dio ha voluto
rivelarsi come Essere personale
attraverso una storia di salvezza,
formando ed educando un popolo
perché fosse custode della Sua Parola



rivolta agli uomini per preparare in
esso l’Incarnazione del Suo Verbo,
Gesù Cristo [3] . In Lui, Dio rivela il
mistero della Sua vita trinitaria: il
progetto del Padre di ricapitolare nel
suo Figlio tutte le cose e di eleggere
ed adottare tutti gli uomini come figli
nel Suo Figlio (cfr. Ef 1,3-10; Col
1,13-20), riunendoli a partecipare
della Sua eterna vita divina per
mezzo dello Spirito Santo. Dio rivela
e compie il suo disegno di salvezza
mediante le missioni del Figlio e
dello Spirito Santo nella storia [4] .

Contenuto della Rivelazione sono sia
verità naturali, che l’essere umano
potrebbe conoscere anche mediante
la sola ragione, sia verità che
eccedono la ragione umana e che
possono essere conosciute soltanto
per la libera e gratuita bontà con cui
Dio le rivela. La Rivelazione divina
non ci parla principalmente di verità
sul mondo e sull’uomo: nel suo cuore
vi è l’offerta di Dio del mistero della



sua vita personale e l’invito a
prendervi parte.

La rivelazione divina si compie con
parole ed opere; essa è
indissociabilmente mistero ed
evento; manifesta al tempo stesso
una dimensione oggettiva (parola
che rivela verità ed insegnamenti) e
soggettiva (parola personale che
testimonia e invita al dialogo). Essa,
dunque, si comprende e si trasmette
come verità e come vita [5] .

Oltre alle opere e ai segni esterni con
cui Egli si rivela, Dio concede
l’impulso interiore della sua grazia
perché gli uomini possano aderire
con il cuore alle verità rivelate (cfr. 
Mt 16,17; Gv 6,44). Questa intima
rivelazione di Dio nei cuori dei fedeli
non va confusa con le cosiddette
“rivelazioni private” le quali, quando
accolte dalla tradizione di santità
della Chiesa, non trasmettono alcun
contenuto nuovo od originale, ma



ricordano agli uomini l’unica
Rivelazione di Dio compiutasi in
Gesù Cristo ed esortano a metterla in
pratica [6] .

2. La Sacra Scrittura, testimone
della Rivelazione

Il popolo di Israele, su ispirazione e
mandato di Dio, lungo i secoli ha
posto per iscritto la testimonianza
della Rivelazione di Dio nella sua
storia, ponendola in relazione di
continuità con la rivelazione
dell’unico e vero Dio fatta ai nostri
progenitori. Attraverso la Sacra
Scrittura, le parole di Dio si
esprimono con le parole degli
uomini, fino ad assumere, nel Verbo
incarnato, la stessa natura umana.
Oltre alle Scritture di Israele, accolte
dalla Chiesa e conosciute come
Antico o Primo Testamento, gli
apostoli e i discepoli della loro
cerchia misero anch’essi per iscritto
la testimonianza della Rivelazione di



Dio come questa si è realizzata in
pienezza nel Suo Verbo, del cui
evento terreno essi fecero
esperienza, in modo particolare del
mistero pasquale della sua morte e
resurrezione, dando così origine ai
libri del Nuovo Testamento.

La verità che Dio al quale le Scritture
di Israele rendono testimonianza è
l’unico vero Dio, creatore del cielo e
della terra, è posta in luce, in
particolare, anche dai “libri
sapienziali”. Il loro contenuto supera
i confini del popolo di Israele per
interessare l’esperienza comune del
genere umano di fronte ai grandi
temi dell’esistenza, dal senso del
cosmo al senso della vita dell’uomo
(Sapienza), dagli interrogativi sulla
morte e su quello che la seguirà al
significato dell’attività umana sulla
terra (Qoelet), dalle relazioni
familiari e sociali alle virtù che le
devono regolare per vivere secondo i
piani di Dio e raggiungere così la



pienezza della propria umanità
(Proverbi, Siracide, ecc.).

Dio è l’Autore della Sacra Scrittura,
che gli autori sacri (agiografi),
anch’essi autori dei testi, hanno
redatto con l’ispirazione dello Spirito
Santo. Per la sua composizione, Egli
«scelse degli uomini di cui si servì nel
possesso delle loro facoltà e capacità,
affinché, agendo egli in essi e per
loro mezzo, scrivessero come veri
autori tutte e soltanto quelle cose che
egli voleva» [7] . Tutto ciò che gli
scrittori sacri asseriscono può
dunque ritenersi asserito dallo
Spirito Santo: «si deve dichiarare, per
conseguenza, che i libri della
Scrittura insegnano fermamente,
fedelmente e senza errore la verità
che Dio per la nostra salvezza volle
fosse consegnata nelle Sacre
Scritture» [8] .

Per rettamente comprendere la sacra
Scrittura occorre tenere presenti i



sensi della Scrittura — letterale e
spirituale; quest’ultimo riconoscibile
anche in: allegorico, morale ed
anagogico — ed i diversi generi
letterari in cui sono stati redatti i vari
libri o parti di essi [9] . In particolare,
la sacra Scrittura deve essere letta 
nella Chiesa , ossia alla luce della sua
tradizione viva e dell’analogia della
fede [10] : la Scrittura deve essere
letta e compresa nel medesimo
Spirito in cui è stata scritta.

I diversi studiosi che si sforzano di
interpretare ed approfondire il
contenuto della Scrittura ne
propongono i risultati in base alla
loro personale autorità scientifica. Al
Magistero della Chiesa spetta il
compito di proporre una
interpretazione autentica, vincolante
per i fedeli, basata sulla autorità
dello Spirito che assiste il ministero
docente del Romano Pontefice e dei
Vescovi in comunione con lui. Grazie
a questa assistenza divina, la Chiesa,



fin dai primi secoli, riconobbe quali
libri contenevano la testimonianza
della Rivelazione, nel Primo e nel
Nuovo Testamento, formulando così
il “canone” della Sacra Scrittura [11] .

Una retta interpretazione della Sacra
Scrittura, riconoscendovi i diversi
generi letterari presenti, è necessaria
quando gli autori sacri descrivono
aspetti del mondo che sono di
pertinenza anche delle scienze
naturali: la formazione degli
elementi del cosmo, l’esistenza delle
diverse forme di vita sulla terra, la
comparsa del genere umano, i
fenomeni naturali in genere. Va
evitato l’errore del fondamentalismo,
che non si distacca dal senso letterale
e dal genere storico anche quando
sarebbe lecito farlo. Va anche evitato
l’errore di chi ritiene i racconti
biblici forme puramente mitologiche,
senza alcun contenuto veritativo da
trasmettere circa la storia degli



eventi e la loro radicale dipendenza
dalla volontà di Dio [12] .

3. La Rivelazione come storia della
salvezza compiutasi in Cristo

Dialogo fra Dio e gli uomini, con cui
Egli li invita a partecipare della Sua
vita personale, la Rivelazione si
manifesta fin dall’inizio con il
carattere di una “alleanza” che dà
origine ad una “storia di salvezza”.
«Volendo aprire la via della salvezza
celeste, fin dal principio manifestò se
stesso ai progenitori. Dopo la loro
caduta, con la promessa della
redenzione, li risollevò nella
speranza della salvezza, ed ebbe
costante cura del genere umano, per
dare la vita eterna a tutti coloro, i
quali cercano la salvezza con la
perseveranza nella pratica del bene.
A suo tempo chiamò Abramo, per
fare di lui un gran popolo, che dopo i
patriarchi ammaestrò per mezzo di
Mosè e dei profeti, affinché lo



riconoscessero come il solo Dio vivo
e vero, Padre provvido e giusto
giudice, e stessero in attesa del
salvatore promesso. In tal modo
preparò lungo i secoli la via al
vangelo» [13] .

Inaugurata già con la creazione dei
progenitori e la loro collocazione
nell’intimità e familiarità divine,
prefigurata nel patto cosmico con
Noè, l’alleanza di Dio con l’uomo si
rivela in modo esplicito con Abramo
e poi, in maniera particolare, con
Mosè, al quale Dio consegna le
Tavole della Legge. Tanto la
discendenza numerosa promessa ad
Abramo, nella quale sarebbero state
benedette tutte le nazioni della terra,
quanto la legge consegnata a Mosè,
con i sacrifici e il sacerdozio che
accompagnano il culto a Dio, sono
preparazione e figura della nuova ed
eterna alleanza sancita in Gesù
Cristo, Figlio di Dio, realizzata e
rivelata nella sua Incarnazione e nel



suo sacrificio pasquale. L’alleanza in
Cristo redime dal peccato dei
progenitori, che ruppero con la loro
disobbedienza la prima offerta
dell’alleanza divina.

La storia della salvezza si manifesta
come una grandiosa pedagogia
divina che punta verso Cristo. I
profeti, il cui compito era ricordare
l’alleanza e le sue esigenze morali,
parlano specialmente di Lui, il
Messia promesso. Essi annunciano
l’economia di una nuova alleanza,
spirituale ed eterna, scritta nei cuori,
che sarà Cristo a rivelare ed
insegnare con le Beatitudini e
l’insegnamento evangelico,
promulgando il precetto della carità,
compimento di tutta la Legge.

Gesù Cristo è insieme mediatore e
pienezza della Rivelazione; egli è il
Rivelatore, la Rivelazione e il
Rivelato, perché Parola stessa di Dio
fatta carne: «Dio, che aveva già



parlato nei tempi antichi molte volte
e in diversi modi ai padri per mezzo
dei profeti, ultimamente, in questi
giorni, ha parlato a noi per mezzo del
Figlio, che ha costituito erede di tutte
le cose e per mezzo del quale ha fatto
anche il mondo» ( Eb 1,1-2). Dio, nel
Suo Verbo, ha detto ogni cosa:
«l'economia cristiana, in quanto è
alleanza nuova e definitiva, non
passerà mai, e non è da aspettarsi
alcuna nuova rivelazione pubblica
prima della manifestazione gloriosa
del Signore nostro Gesù Cristo» [14] .
In modo particolare, il compimento e
la pienezza della Rivelazione divina
si manifestano nel mistero pasquale
di Gesù Cristo, ovvero nella sua
passione, morte e resurrezione,
quale Parola definitiva nella quale
Dio ha espresso la totalità del suo
amore condiscendente e ha
rinnovato il mondo. Solo in Gesù
Cristo, Dio rivela l’uomo a sé stesso e
gli fa comprendere quale sia la sua
dignità e altissima vocazione [15] .



La fede, risposta dell’uomo alla
rivelazione divina, è una adesione
personale a Dio in Cristo, motivata
dalle sue parole e dalle opere che Egli
compie. La credibilità della
rivelazione è soprattutto la
credibilità della persona di Gesù
Cristo, quella di tutta la sua vita. La
sua posizione di mediatore, pienezza
e fondamento della credibilità della
Rivelazione, differenziano la persona
di Gesù da qualsiasi altro fondatore
di religione, che non chiede ai suoi
seguaci di avere fede in lui, né si
propone come pienezza o
compimento di ciò che Dio vuol
rivelare, ma soltanto come mediatore
per farlo conoscere agli uomini.

4. La trasmissione della
Rivelazione divina

La Rivelazione divina è contenuta
nella sacra Scrittura e nella sacra
Tradizione, che costituiscono un
unico deposito ove si custodisce la



parola di Dio [16] . Esse sono fra loro
interdipendenti: la Tradizione
trasmette e interpreta la Scrittura; la
Scrittura verifica e convalida quanto
si vive nella Tradizione [17] .

La Tradizione, fondata sulla
predicazione apostolica, testimonia e
trasmette in modo vivo e dinamico
quanto la Scrittura ha raccolto in un
testo fissato. «Questa tradizione, che
trae origine dagli apostoli,
progredisce nella Chiesa sotto
l'assistenza dello Spirito Santo: infatti
la comprensione, tanto delle cose
quanto delle parole trasmesse, cresce
sia con la riflessione e lo studio dei
credenti, i quali le meditano in cuor
loro, sia con la profonda intelligenza
che essi provano delle cose spirituali,
sia con la predicazione di coloro i
quali con la successione episcopale
hanno ricevuto un carisma certo di
Verità» [18] .



Gli insegnamenti del Magistero della
Chiesa, quello dei Padri della Chiesa,
la preghiera della Liturgia, il comune
sentire dei fedeli che vivono in grazia
di Dio, ma anche realtà quotidiane
come l’educazione alla fede
trasmessa dai genitori ai propri figli
o l’apostolato cristiano,
contribuiscono alla trasmissione
della Rivelazione divina. Infatti, ciò
che fu ricevuto dagli apostoli e
trasmesso ai suoi successori, i
Vescovi, «comprende tutto quanto
contribuisce alla condotta santa e
all'incremento della fede del popolo
di Dio. Così la Chiesa, nella sua
dottrina, nella sua vita e nel suo
culto, perpetua e trasmette a tutte le
generazioni tutto ciò che essa è, tutto
ciò che essa crede» [19] . La grande
Tradizione apostolica va distinta
dalle singole tradizioni, teologiche,
liturgiche, disciplinari, ecc. il cui
valore può essere limitato e anche
provvisorio [20] .



La realtà congiunta della Rivelazione
divina come verità e come vita
implica che l’oggetto della
trasmissione non sia soltanto un
insegnamento, ma anche uno stile di
vita: dottrina ed esempio sono
inseparabili. Ad essere trasmessa è
infatti una esperienza viva, quella
dell’incontro con Cristo risorto e ciò
che questo incontro ha significato
per la vita di ciascuno. Per questo
motivo, al parlare della trasmissione
della Rivelazione, la Chiesa parla di 
fides et mores , fede e costumi,
dottrina e comportamento.

5. Il Magistero della Chiesa,
custode e interprete autorevole
della Rivelazione

«L'ufficio di interpretare
autenticamente la Parola di Dio
scritta o trasmessa è stato affidato al
solo Magistero vivente della Chiesa,
la cui autorità è esercitata nel nome
di Gesù Cristo» [21] ,cioè ai vescovi in



comunione con il successore di
Pietro, il vescovo di Roma. Questo
ufficio del Magistero della Chiesa è
un servizio alla parola divina e ha
come fine la salvezza delle anime.
Pertanto «il Magistero non è al di
sopra della parola di Dio, ma la
serve, insegnando soltanto ciò che è
stato trasmesso, in quanto, per divino
mandato e con l'assistenza dello
Spirito santo, piamente la ascolta,
santamente la custodisce e
fedelmente la espone, e da questi
unici depositi della fede attinge tutto
ciò che propone da credere come
rivelato da Dio» [22] . Gli
insegnamenti del Magistero della
Chiesa rappresentano il luogo più
importante ove è contenuta la
Tradizione apostolica: di tale
tradizione, il Magistero è come la
dimensione sacramentale.

La sacra Scrittura, la sacra
Tradizione e il Magistero della Chiesa
costituiscono pertanto una certa



unità, in modo che nessuna di queste
realtà possa sussistere senza le altre 
[23] . Fondamento di questa unità è
lo Spirito Santo, Autore della
Scrittura, protagonista della
Tradizione viva della Chiesa, guida
del Magistero che assiste con i suoi
carismi. Nella loro origine, le chiese
della Riforma protestante vollero
seguire la sola Scriptura ,
lasciandone l’interpretazione ai
singoli fedeli: tale posizione ha dato
luogo alla grande dispersione delle
confessioni protestanti e si è rivelata
in sé poco sostenibile, poiché ogni
testo ha bisogno di un contesto, di
una Tradizione appunto, entro il
quale leggerlo e interpretarlo. Anche
l’errore del fondamentalismo separa
la Scrittura dalla Tradizione e dal
Magistero, cercando erroneamente
di mantenere l’unità
dell’interpretazione ancorandola al
solo senso letterale [24] .



Nell’insegnare il contenuto del
deposito rivelato la Chiesa è soggetto
di una infallibilità in docendo ,
fondata sulle promesse di Gesù circa
la sua indefettibilità, ovvero il suo
adempiere senza fallire alla missione
di salvezza affidatale (cfr. Mt 16,18; 
Mt 28,18-20; Gv 14,17.26). Questo
magistero infallibile viene esercitato:
a) quando i Vescovi sono radunati in
Concilio ecumenico in unione con il
successore di Pietro, capo del collegio
apostolico; b) quando il Romano
Pontefice intende promulgare ex
cathedra , ovvero con un tenore nelle
espressioni ed un genere di
documenti che fanno esplicito
riferimento al suo mandato petrino
universale, uno specifico
insegnamento che ritiene necessario
per il bene del popolo di Dio; c)
quando i Vescovi della Chiesa, in
unione con il successore di Pietro,
sono unanimi nel professare la
medesima dottrina o insegnamento,
anche se non si trovano riuniti nello



stesso luogo. Sebbene la predicazione
di un singolo Vescovo che propone
isolatamente uno specifico
insegnamento non goda del carisma
di infallibilità, i fedeli sono
ugualmente tenuti ad obbedirvi
rispettosamente, così come devono
osservare gli insegnamenti
provenienti dal Collegio episcopale o
dal Romano Pontefice anche se
questi non vengano proposti come
definitivi o irreformabili [25] .

6. L’immutabilità del deposito della
Rivelazione

Un insegnamento dogmatico della
Chiesa ( dogma vuol dire dottrina,
insegnamento) è presente fin dai
primi secoli: i principali contenuti
della predicazione apostolica
vengono messi per iscritto dando
origine alle professioni di fede
richieste a coloro che ricevevano il
battesimo, contribuendo così a
definire l’identità della fede



cristiana. I dogmi progrediscono in
numero con il progredire storico
della Chiesa. La loro definizione
nasce spesso dalla necessità di
chiarire alcuni errori oppure di
aiutare la fede del popolo di Dio con
opportuni approfondimenti. Quando
il Magistero della Chiesa propone un
nuovo dogma non sta creando nulla
di nuovo, ma solo esplicitando
quanto già contenuto nel deposito
rivelato. «Il Magistero della Chiesa si
avvale in pienezza dell'autorità che
gli viene da Cristo quando definisce
qualche dogma, cioè quando, in una
forma che obbliga il popolo cristiano
ad un'irrevocabile adesione di fede,
propone verità contenute nella
Rivelazione divina, oppure verità che
a quelle sono necessariamente
collegate» [26] .

L’insegnamento dogmatico della
Chiesa, come lo sono ad esempio gli
articoli del Credo , è immutabile,
perché esprime il contenuto di una



Rivelazione ricevuta da Dio e non
fatta dagli uomini. I dogmi, tuttavia,
hanno ammesso ed ammettono un
certo sviluppo omogeneo, sia perché
l’intelligenza della fede va
approfondendosi con il tempo, sia
perché in culture e in epoche diverse
sorgono problemi nuovi, ai quali
l’insegnamento della Chiesa deve
fornire risposte che siano in accordo
con la parola di Dio, esplicitando
quanto implicitamente contenuto in
essa [27] .

Fedeltà e progresso, verità e storia 
[28] , non sono realtà conflittuali
nella trasmissione della Rivelazione:
Gesù Cristo, essendo Verità increata è
anche centro e compimento della
storia; lo Spirito Santo, autore del
deposito rivelato e garante della sua
fedeltà, è anche Colui che ne fa
approfondire il senso lungo la storia,
conducendo «alla verità tutta
intera» (cfr. Gv 16,13). «Anche se la
Rivelazione è compiuta, non è però



completamente esplicitata; toccherà
alla fede cristiana coglierne
gradualmente tutta la portata nel
corso dei secoli» [29] .

I fattori di sviluppo del dogma sono i
medesimi fattori che fanno
progredire la Tradizione viva della
Chiesa: la predicazione dei Vescovi,
lo studio dei fedeli, la preghiera e la
meditazione della parola di Dio,
l’esperienza delle cose spirituali,
l’esempio dei santi. Spesso il
Magistero raccoglie e insegna in
modo autorevole quanto
precedentemente studiato dai
teologi, creduto dai fedeli, predicato
e vissuto dai santi.

Giuseppe Tanzella-Nitti

Bibliografia di base

Catechismo della Chiesa Cattolica ,
nn. 50-133.



Concilio Vaticano II, Cost. Dei
Verbum , nn. 1-20.

Giovanni Paolo II, Enc. Fides et ratio ,
14-IX-1988, nn. 7-15.

-----------------------------

[1] Concilio Vaticano II, Cost. Dei
Verbum , n. 2; cfr. Catechismo , n. 51

[2] Cfr. Dei Verbum , n. 3; Catechismo ,
n. 288; Giovanni Paolo II, Enc. Fides
et ratio , 14-IX-1988, n. 19.

[3] Cfr. Catechismo , nn. 54-64; Cfr.
Concilio Vaticano I, Cost. Dei Filius ,
24-IV-1870, DH 3004.

[4] Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. 
Lumen gentium , nn. 2-4; Decr. Ad
gentes , nn. 2-4.

[5] Cfr. Dei Verbum , n. 2; Catechismo ,
nn. 52-53

[6] Cfr. Catechismo , n. 67.



[7] Dei Verbum , n. 11; cfr. 
Catechismo , 106.

[8] Dei Verbum , n. 11

[9] Cfr. Catechismo , nn. 110, 115-117.

[10] Cfr. Catechismo , nn. 111-114.

[11] Cfr. Catechismo , nn. 120-127.

[12] Elementi di interesse per una
corretta ermeneutica nel rapporto
con le scienze sono contenuti in
Leone XIII, Enc. Providentissimus
Deus , 18-XI-1893; Benedetto XV, Enc. 
Spiritus Paraclitus , 15-IX-1920 e Pio
XII, Enc. Humani generis , 12-
VII-1950.

[13] Dei Verbum , n. 3.

[14] Dei Verbum , n. 4; cfr. 
Catechismo , nn. 65-66.

[15] Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. 
Gaudium et spes , n. 22.



[16] «Le verità di fede e di morale —
permettetemi l'insistenza — non si
stabiliscono a maggioranza di voti:
esse formano il deposito — 
depositum fidei — dato da Cristo a
tutti i fedeli e affidato, per quanto
riguarda l'esposizione e
l'insegnamento autorevole, al
Magistero della Chiesa», san
Josemaría Escrivá, Il fine
soprannaturale della Chiesa , in La
Chiesa nostra madre, n. 15.

[17] Cfr. Dei Verbum , n. 9; 
Catechismo , nn. 80-82,

[18] Dei Verbum , n. 8.

[19] Ibidem . Cfr. anche, Concilio di
Trento, Decr. Sacrosancta , 8-IV-1546,
DH 1501.

[20] Cfr. Catechismo , n. 83.

[21] Dei Verbum , n. 10.

[22] Ibidem .



[23] Cfr. ibidem .

[24] Cfr. Catechismo , n. 108.

[25] Cfr. Lumen gentium , n. 25;
Concilio Vaticano I, Cost. Pastor
aeternus , 18-VII-1870, DH 3074.

[26] Catechismo , n. 88.

[27] «Crescano pure, quindi, e
progrediscano largamente e
intensamente ( multum
vehementerque proficiat ), per
ciascuno come per tutti, per un sol
uomo come per tutta la Chiesa,
l’intelligenza, la scienza e la
sapienza, secondo i ritmi propri a
ciascuna generazione e a ciascun
tempo, ma esclusivamente nel loro
ordine, nella stessa credenza, nello
stesso senso e nello stesso pensiero ( 
in eodem dogmate, eodem sensu,
eademque sententia )», san Vincenzo
di Lerins , Commonitorium , 23.

[28] Cfr. Fides et ratio , nn. 11-12, 87.



[29] Catechismo , n. 66.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/tema-2-la-
rivelazione/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/tema-2-la-rivelazione/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-2-la-rivelazione/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-2-la-rivelazione/

	TEMA 2. La Rivelazione

