opusdei.org

TEMA 18.11
battesimo e la
confermazione
Attraverso il battesimo viene
concessa al cristiano la
giustificazione. Con la
confermazione si arricchisce il
patrimonio battesimale con i

doni soprannaturali della
maturita cristiana.

22/05/2018

Battesimo

1. Le basi bibliche e l’istituzione



Nel Vecchio Testamento si trovano
numerose prefigurazioni del
battesimo, tra cui spiccano il diluvio
universale, il passaggio del Mar
Rosso e la circoncisione, che sono
esplicitamente menzionati nel Nuovo
Testamento in riferimento a questo
sacramento (cfr. 1 Pt 3, 20-21; 1 Cor
10, 1; Col 2, 11-12). Con il Battista il
rito dell’acqua, che non ha ancora
efficacia salvifica, si unisce alla
preparazione dottrinale, alla
conversione e al desiderio della
grazia, che saranno elementi
importanti nel catecumenato.

Gesu si fa battezzare nelle acque del
Giordano all’inizio del suo ministero
pubblico (cfr. Mt 3, 13-17), non per
necessita, ma per solidarieta
redentrice. In questa circostanza
resta definitivamente indicata
I’acqua come elemento materiale del
sacramento. Si sono aperti i cieli, lo
Spirito e disceso in forma di colomba
e la voce di Dio Padre ha conferma la



filiazione divina di Cristo. Tutto
questo che accade al Capo della
futura Chiesa indica quel che sara
compiuto sacramentalmente nei suoi
membri.

Successivamente avviene I’incontro
con Nicodemo, durante il quale Gesu
conferma il vincolo pneumatologico
esistente tra ’acqua battesimale e la
salvezza, da cui deriva la sua
necessita: «Se uno non nasce da
acqua e da Spirito, non puo entrare
nel regno di Dio» (Gv 3, 5).

I1 mistero pasquale conferisce al
battesimo un valore salvifico; Gesu,
infatti, «aveva gia parlato della
Passione, che avrebbe subito a
Gerusalemme, come di un
“Battesimo” con il quale doveva
essere battezzato (cfr. Mc 10, 38; Lc
12, 50). Il Sangue e ’acqua sgorgati
dal fianco trafitto di Gesu crocifisso
(cfr. Gv 19,34) sono segni del
Battesimo e dell’Eucaristia,



sacramenti della vita nuova» (
Catechismo , 1225).

Prima di ascendere al cielo, il Signore
dice agli Apostoli: «<Andate dunque e
ammaestrate tutte le nazioni,
battezzandole nel nome del Padre e
del Figlio e dello Spirito Santo,
insegnando loro ad osservare tutto
cio che vi ho comandato» ( Mt 28,
19-20). Questo mandato e fedelmente
adempiuto a partire da Pentecoste e
indica l’obiettivo primario
dell’evangelizzazione, che e attuale
ancora oggi.

Commentando questi testi, San
Tommaso d’Aquino dice che
I'istituzione del battesimo avvenne in
varie fasi. Come abbiamo visto la
materia e definita nel battesimo di
Cristo; la sua necessita fu confermata
in Gv 3, 5; il suo uso comincio quando
Gesu invio i suoi discepoli a
predicare e a battezzare; la sua
efficacia e dovuta alla Passione; la



sua diffusione fu comandata in Mt
28,19 [1].

2. La giustificazione e gli effetti del
battesimo

Leggiamo in Rm 6, 3-4: «O non sapete
che quanti siamo stati battezzati in
Cristo Gesu, siamo stati battezzati
nella sua morte? Per mezzo del
battesimo siamo dunque stati sepolti
insieme a lui nella morte, perché
come Cristo fu risuscitato dai morti
per mezzo della gloria del Padre, cosl
anche noi possiamo camminare in
una vita nuovar. Il battesimo, che
riproduce nel fedele il passaggio di
Cristo sulla terra e la sua azione
salvifica, concede al cristiano la
giustificazione. Queste stesse cose
annota Col 2, 12: «Con lui siete stati
sepolti insieme nel battesimo, in lui
siete anche stati insieme risuscitati
per la fede nella potenza di Dio, che
lo ha risuscitato dai morti». Si
aggiunge ora I'importanza della fede,



con la quale, insieme al rito
dell’acqua, ci «rivestiamo di Cristo»,
come conferma Gal 3, 26-27: «Tutti
voi infatti siete figli di Dio per la fede
in Cristo Gesu, poiché quanti siete
stati battezzati in Cristo, vi siete
rivestiti di Cristo».

La realta della giustificazione
mediante il battesimo si traduce in
effetti concreti nell’anima del
cristiano, che la teologia presenta
come effetti di guarigione e di
elevazione. I primi si riferiscono al
perdono dei peccati, come mette in
evidenza la predicazione petrina:
«Pietro disse: “Pentitevi e ciascuno di
voi si faccia battezzare nel nome di
Gesu Cristo, per la remissione dei
vostri peccati; dopo riceverete il
dono dello Spirito Santo”» (At 2, 38).
Questo include il peccato originale e,
negli adulti, tutti 1 peccati personali.
Viene rimessa anche la totalita della
pena temporale ed eterna.
«Rimangono tuttavia nel battezzato



alcune conseguenze temporali del
peccato, quali le sofferenze, la
malattia, la morte, o le fragilita
inerenti alla vita come le debolezze
del carattere, ecc., e anche una
inclinazione al peccato che la
Tradizione chiama la concupiscenza ,
0 [...] “fomes peccati”» ( Catechismo ,
1264).

[’aspetto elevante consiste nella
effusione dello Spirito Santo; «in
realta noi tutti siamo stati battezzati
in un solo Spirito» (1 Cor 12, 13).
Dato che si tratta del medesimo
«Spirito di Cristo» (Rm 8, 9),
riceviamo «uno spirito da figli
adottivi» (Rm 8, 15), come figli nel
Figlio. Dio conferisce al battezzato la
grazia santificante, le virtu teologali
e morali e i doni dello Spirito Santo.

Insieme a questa realta di grazia, «il
Battesimo segna il cristiano con un
sigillo spirituale indelebile (
carattere ) della sua appartenenza a



Cristo. Questo sigillo non viene
cancellato da alcun peccato, sebbene
il peccato impedisca al Battesimo di
portare frutti di salvezza» (
Catechismo , 1272).

Siccome siamo stati battezzati in un
solo Spirito «per formare un solo
corpo» (1 Cor 12,13),1a
incorporazione a Cristo e allo stesso
tempo incorporazione alla Chiesa, e
in essa restiamo uniti con tutti gli
altri cristiani, anche con quelli che
non sono in piena comunione con la
Chiesa Cattolica.

Ricordiamo, infine, che i battezzati
sono «la stirpe eletta, il sacerdozio
regale, la nazione santa, il popolo che
Dio si e acquistato perché proclami le
opere meravigliose di Lui che vi ha
chiamato dalle tenebre alla sua
ammirabile luce» (1 Pt 2, 9):
partecipano, dunque, del sacerdozio
comune dei fedeli, «“sono tenuti a
professare pubblicamente la fede



ricevuta da Dio mediante la Chiesa” (
LG 11) e a partecipare all’attivita
apostolica e missionaria del Popolo
di Dio» ( Catechismo , 1270).

3. Necessita

La catechesi neotestamentaria
afferma categoricamente di Cristo
che «non c’e sotto il cielo altro nome
dato agli uomini per il quale noi
dobbiamo salvarci». E dato che
essere «battezzati in Cristo» equivale
ad essere «rivestiti di Cristo» ( Gal 3,
27), si devono intendere in tutta la
loro forza le parole di Gesu secondo
le quali «chi credera e sara
battezzato sara salvo, ma chi non
credera sara condannato» ( Mc 16,
16). Da qui deriva la fede della Chiesa
nella necessita del battesimo per
essere salvi.

Possiamo capire meglio questo
aspetto dall’accurata formulazione
del magistero: «Il Battesimo &
necessario alla salvezza per coloro ai



quali é stato annunziato il Vangelo e
che hanno avuto la possibilita di
chiedere questo sacramento (cfr. Mc
16, 16). La Chiesa non conosce altro
mezzo all’infuori del Battesimo per
assicurare I'ingresso nella
beatitudine eterna; percio si guarda
dal trascurare la missione ricevuta
dal Signore di far rinascere
“dall’acqua e dallo Spirito” tutti
coloro che possono essere battezzati.
Dio ha legato la salvezza al
sacramento del Battesimo, tuttavia
eglinon e legato ai suoi sacramenti » (
Catechismo , 1257).

Esistono, infatti, situazioni
particolari nelle quali i frutti
principali del battesimo possono
essere ottenuti senza la mediazione
sacramentale. Piu esattamente,
mancando il segno sacramentale,
non esiste la certezza della grazia
conferita. Cio che la tradizione
ecclesiale ha chiamato Battesimo di
sangue e desiderio del Battesimo non



sono “atti ricevuti”, ma un insieme di
circostanze che concorrono in un
soggetto, determinando le condizioni
perché si possa parlare di salvezza.
Si capisce cosi come mai «la Chiesa e
fermamente convinta che quanti
subiscono la morte a motivo della
fede, senza aver ricevuto il
Battesimo, vengono battezzati
mediante la loro stessa morte per e
con Cristo» ( Catechismo , 1258). In
modo analogo la Chiesa afferma che
«ogni uomo che, pur ignorando il
Vangelo di Cristo e la sua Chiesa,
cerca la verita e compie la volonta di
Dio come la conosce, puo essere
salvato. E lecito supporre che tali
persone avrebbero desiderato
esplicitamente il Battesimo se ne
avessero conosciuta la necessita» (
Catechismo , 1260).

Le situazioni di battesimo di sangue e
di desiderio non includono quella dei
bambini morti senza Battesimo.

Quanto ad essi «la Chiesa non puo far



altro che affidarli alla misericordia di
Dio, come appunto fa nel rito dei
funerali per loro»; ma é proprio la
fede nella misericordia di Dio, che
vuole salvi tutti gli uomini (cfr. 1 Tm
2,4), che ci consente di sperare che vi
sia una via di salvezza per i bambini
morti senza Battesimo (cfr.
Catechismo , 1261).

4. La celebrazione liturgica

I «riti di accoglienza» hanno lo scopo
di conoscere chiaramente la volonta
dei candidati, o dei genitori, di
ricevere il sacramento e di
assumerne le conseguenze. Seguono
le letture bibliche, che illustrano il
mistero battesimale e che sono
commentate nell’omelia. S’invoca poi
I'intercessione dei santi, nella cui
comunita il candidato sara inserito;
con l’orazione di esorcismo e
I’'unzione con I’olio dei catecumeni si
vuol significare la protezione divina
contro le insidie del maligno. Di



seguito si benedice ’acqua con
formule di alto contenuto
catechetico, che danno una forma
liturgica al nesso acqua-Spirito. La
fede e la conversione si fanno
presenti mediante la professione
trinitaria e la rinuncia a Satana e al
peccato.

Si entra ora nella fase sacramentale
del rito, «per mezzo del lavacro
dell’acqua accompagnato dalla
parola» ( Ef 5, 26). L’abluzione, sia
per infusione che per immersione,
dev’essere compiuta in modo tale che
I’acqua scorra dalla testa,
significando cosi il vero lavacro
dell’anima. La materia valida del
Sacramento e 'acqua (ritenuta tale
secondo il giudizio comune). Mentre
il ministro versa per tre volte I’acqua
sulla testa del candidato, o la
sommerge, pronuncia le parole:
«NN,, io ti battezzo nel nome del
Padre e del Figlio e dello Spirito
Santo».



I riti post-battesimali (o esplicativi)
illustrano il mistero realizzato. Si
unge la testa del candidato (se non
segue immediatamente la
confermazione), per significare la
sua partecipazione al sacerdozio
comune e invocare la futura cresima.
Si consegna un abito bianco come
esortazione a conservare 'innocenza
battesimale e come simbolo della
nuova vita conferita. La candela
accesa nel cero pasquale simbolizza
la luce di Cristo, data per vivere
come figli della luce. Il rito dell’
effeta , compiuto nelle orecchie e
nella bocca del candidato sta a
significare la disposizione di ascolto
e di proclamazione della parola di
Dio. Infine, la recita del Padrenostro
davanti all’altare — nel caso di adulti,
all’interno della liturgia eucaristica —
mette in evidenza la nuova
condizione di figlio di Dio.

5. Ministro e soggetto



Ministro ordinario e il vescovo o il
presbitero e, nella Chiesa latina,
anche il diacono. In caso di necessita,
puo battezzare qualunque uomo o
donna, anche non cristiano, purché
abbia I'intenzione di compiere cio
che la Chiesa crede.

Destinatari del battesimo sono tutti
gli uomini e donne che ancora non lo
hanno ricevuto. Le qualita che il
candidato deve avere dipendono
dalla sua condizione di bambini che
non hanno ancora raggiunto l'uso di
ragione o di adulti. E raccomandato
che i bambini ricevano questo
sacramento nei primi giorni di vita,
appena lo permetta la salute sua e
della madre: procedere
diversamente e, volendo usare una
espressione forte di San Josemaria,
«un grave attentato alla giustizia e
alla carita» [2] . Il battesimo e la
porta alla vita della grazia ed & un
fatto assolutamente gratuito. Per la
sua validita basta che non sia



rifiutato; d’altra parte anche la fede
del candidato, che & necessariamente
una fede ecclesiale, e sostenuta dalla
fede della Chiesa. Vi sono alcuni
limiti alla pratica del battesimo dei
bambini. Esso ¢ illecito se manca il
consenso dei genitori e non c’e¢ una
sufficiente garanzia circa la futura
educazione nella fede cattolica. Per
la buona educazione nella fede i
padrini vengono scelti fra le persone
di vita esemplare.

I candidati al battesimo adulti si
preparano attraverso il
catecumenato, strutturato secondo le
consuetudini locali. Abitualmente si
fa in modo che nella stessa cerimonia
possa ricevere anche la
Confermazione e la prima
Comunione. Durante il catecumenato
si cerca di suscitare il desiderio della
grazia, e di ricevere il sacramento,
cosa che per gli adulti & condizione di
validita. Questo deve andare di pari
passo con l'istruzione dottrinale, che



cerca di suscitare nel candidato la
vita soprannaturale della fede e una
vera conversione del cuore. Questo
puo richiedere radicali cambiamenti
nella vita del candidato.

Confermazione
1. Le basi bibliche e storiche

Le profezie sul Messia avevano
annunciato che «su di lui si posera lo
spirito del Signore» (Is 11, 2),e a
questo si potrebbe unire la scelta di
Lui come inviato: «Ecco il mio servo
che io sostengo, il mio eletto in cui mi
compiaccio. Ho posto il mio spirito su
di lui, egli portera il diritto alle
nazioni» ( Is 42, 1). Il testo profetico e
ancora piu esplicito quando & messo
sulle labbra del Messia: «Lo spirito
del Signore Dio é su di me perché il
Signore mi ha consacrato con
I'unzione; mi ha mandato a portare il
lieto annunzio ai poveri» (Is 61, 1).



Qualcosa di simile € annunciato
anche per I'intero popolo di Dio; ai
suoi membri Dio dice: «Porro il mio
spirito dentro di voi e vi faro vivere
secondo 1 miei precetti» ( Ez 36, 27); e
in Gl 3, 2 si accentua 'universalita di
questa diffusione: «Anche sopra gli
schiavi e sulle schiave, in quei giorni,
effondero il mio spirito».

Nel mistero dell’Incarnazione si
compie la profezia messianica (cfr.
Lc 1, 35), confermata, completata e
pubblicamente manifestata
nell’'unzione del Giordano (cfr. Lc 3,
21-22), quando scende su Cristo lo
Spirito in forma di colomba e la voce
del Padre rende attuale la profezia
della elezione. Il Signore stesso si
presenta all’inizio del suo ministero
come l'unto del Signore nel quale si
compiono le profezie (cfr. Lc 4,
18-19), che si lascia guidare dallo
Spirito (cfr. Lc 4, 1; 4, 14; 10, 21) fino
al momento stesso della morte (cfr.
Eb 9, 14).



Prima di offrire la sua vita per noi,
Gesu promette I'invio dello Spirito
(cfr. Gv 14, 16; 15, 26; 16, 13), come
effettivamente accade a Pentecoste
(cfr. At 2, 1-4), con un riferimento
esplicito alla profezia di Gioele (cfr.
At 2,17-18), dando cosi inizio alla
missione universale della Chiesa.

Lo stesso Spirito effuso a
Gerusalemme sugli apostoli e da essi
trasmesso ai battezzati mediante
I'imposizione delle mani e ’orazione
(cfr. At 8, 14-17; 19, 6); questa pratica
diventa cosi comune nella Chiesa
primitiva, che e attestata nella
Lettera agli Ebrei come parte
dell’«insegnamento elementare» e
dei «temi fondamentali» ( Eb 6, 1-2).
Questo quadro biblico si completa
con la tradizione paolina e giovannea
che unisce i concetti di «unzione» e
di «sigillo» allo Spirito infuso nei
cristiani (2 Cor 1, 21-22; Ef 1, 13; 1 Gv
2, 20.27). Quest’ultimo atto ha trovato
espressione liturgica gia nei piu



antichi documenti, con 'unzione del
candidato con olio profumato.

Questi documenti attestano
I’originaria unita del rito dei tre
sacramenti di iniziazione che
venivano conferiti durante la
celebrazione pasquale presieduta dal
vescovo nella cattedrale. Quando il
cristianesimo si diffuse fuori dalle
citta e il battesimo dei bambini
divento pratica comune, non fu piu
possibile seguire la consuetudine
primitiva. Mentre in occidente la
Confermazione resta riservata al
Vescovo e si amministra
separatamente dal battesimo, in
oriente si conserva I’'unita
dell’amministrazione dei due
sacramenti ai neonati durante lo
stesso rito. In oriente si da piu
importanza dell’'unzione con il myron
facendola in diverse parti del corpo.
In occidente I'imposizione delle mani
si usa fare collettivamente su tutti i



cresimandi, mentre 'unzione si fa
sulla fronte e singolarmente.

2. 11 significato liturgico e gli effetti
sacramentali

Il crisma , composto da olio di oliva e
balsamo, & consacrato dal vescovo o
dal patriarca, e solo da lui, durante la
Messa Crismale . L'unzione del
cresimando con il santo crisma e
segno della sua consacrazione.
«Mediante la Confermazione, i
cristiani, ossia coloro che sono unti,
partecipano maggiormente alla
missione di Gesu Cristo e alla
pienezza dello Spirito Santo di cui
egli é colmo, in modo che tutta la loro
vita effonda il “profumo di Cristo” (2
Cor 2, 15). Per mezzo di questa
unzione, il cresimando riceve “il
marchio?”, il sigillo dello Spirito
Santo» ( Catechismo , 1294-1295).

Questa unzione e liturgicamente
preceduta, quando é compiuta fuori
dal battesimo, dalla rinnovazione



delle promesse battesimali e dalla
professione di fede da parte dei
cresimandi. «In questo modo risulta
evidente che la Confermazione si
colloca in successione al Battesimo» (
Catechismo , 1298). Nella liturgia
romana, segue la extensio manuum
del vescovo su tutti i cresimandi,
mentre pronuncia una orazione di
alto contenuto epicletico (vale a dire,
di invocazione e supplica). Si arriva
cosi al rito essenziale del sacramento,
che viene compiuto «mediante
I’'unzione del crisma sulla fronte, che
si fa con 'imposizione della mano, e
mediante le parole Accipe signaculum
Doni Spiritus Sancti — “Ricevi il sigillo
dello Spirito Santo, che ti & dato in
dono”». Nelle chiese orientali
I'unzione viene fatta sulle parti piu
significative del corpo,
accompagnando ognuna di esse con
la formula: «Sigillo del dono che é lo
Spirito Santo» ( Catechismo , 1300). 11
rito si conclude con il bacio di pace,
come espressione di comunione



ecclesiale con il vescovo (cfr.
Catechismo, 1301).

Come si vede la Confermazione sta in
unita intrinseca con il battesimo
anche se non viene amministrata
nello stesso rito. Con essa il
patrimonio battesimale del
candidato si completa con i doni
soprannaturali della maturita
cristiana. La Confermazione viene
conferita una sola volta, perché
«imprime nell’anima un marchio
spirituale indelebile , il “carattere”;
esso é il segno che Gesu Cristo ha
impresso sul cristiano il sigillo del
suo Spirito rivestendolo di potenza
dall’alto perché sia suo

testimone» (Catechismo, 1304). Con
essa i cristiani ricevono con
particolare abbondanza i doni dello
Spirito Santo, restano vincolati in
maniera piu perfetta alla Chiesa «e in
questo modo sono piu strettamente
obbligati a diffondere e a difendere



con la parola e con I’opera la fede»

[3].
3. Ministro e soggetto

In quanto successori degli apostoli,
solo i vescovi sono «i ministri
originari della confermazione» [4] .
Nel rito latino, il ministro ordinario e
esclusivamente il vescovo; un
presbitero puo amministrare la
confermazione validamente soltanto
nei casi previsti dalla legislazione
generale (battesimo degli adulti,
accoglienza nella comunita cattolica,
equiparazione episcopale, pericolo di
morte), quando riceve la facolta
specifica o quando e
temporaneamente associato a questi
effetti dal vescovo. Nelle Chiese
orientali ministro ordinario e anche
il presbitero, che usa il crisma
consacrato dal patriarca o dal
vescovo.

Come sacramento di iniziazione, la
Confermazione e destinata a tutti i



cristiani, e non solo ad alcuni scelti.
Nel rito latino viene conferita appena
raggiunto l'uso di ragione: l'eta
dipende dalle consuetudini locali nel
rispetto del suo carattere di
iniziazione. Al candidato sono
richiesti: aver ricevuto opportuna
istruzione, avere la espressa
intenzione di ricevere il sacramento
ed essere in stato di grazia.

Philip Goyret
Bibliografia di base

Catechismo della Chiesa Cattolica,
1212-1321.

Compendio del Catechismo della
Chiesa Cattolica, 251-270.

[1] Cfr. San Tommaso d’Aquino, In IV
Sent. ,d. 3,q. 1, a. 5, sol. 2.

[2] San Josemaria, E Gestl che passa,
78.



[3] Concilio Vaticano II, Cost. Lumen
Gentium, 11.

[4] Ibidem , 26.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-it/article/tema-18-il-
battesimo-e-la-confermazione/
(14/01/2026)


https://opusdei.org/it-it/article/tema-18-il-battesimo-e-la-confermazione/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-18-il-battesimo-e-la-confermazione/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-18-il-battesimo-e-la-confermazione/

	TEMA 18. Il battesimo e la confermazione

