
opusdei.org

Tema 16. La
struttura gerarchica
della Chiesa

La Chiesa è una società
strutturata, nella quale alcuni
hanno la missione di guidare gli
altri. L’assistenza dello Spirito
Santo a tutta la Chiesa affinché
non faccia errori nel credere
viene data anche al magistero
affinché insegni fedelmente e
autenticamente la Parola di Dio.
Da sempre la Chiesa ha
chiamato all’ordine del
presbiterato soltanto gli uomini
battezzati: si è sentita vincolata
alla volontà di Cristo, che come



Apostoli scelse solo degli
uomini.

13/11/2023

Sulla terra la Chiesa è, nello stesso
tempo, comunione e società
strutturata dallo Spirito Santo
attraverso la Parola di Dio, i
sacramenti e i carismi. È una
comunione di figli di Dio perché tutti
sono battezzati e si comunicano con
lo stesso Pane, che è Cristo. È una
società strutturata perché tra i
battezzati si stabiliscono delle
relazioni permanenti grazie alle
quali alcuni hanno la missione di
guidare gli altri. Come il pastore
guida e si prende cura del gregge
portandolo in luoghi sicuri nei quali
si può cibare con della buona erba,
secondo l’immagine biblica[1], così
Cristo chiede a quelli che ha
costituito pastori nella Chiesa di fare



altrettanto[2]. La distinzione fra
pastore e gregge e la dedicazione
continua al gregge da parte del
pastore, come Cristo che ha dato la
vita per le pecore, è una immagine
biblica che - pur nei suoi limiti logici
- può aiutare a capire la presenza
simultanea della comunione e della
strutturazione sociale nella Chiesa.

Gli stessi sacramenti che
costituiscono la Chiesa sono quelli
che la strutturano perché sia sulla
terra il sacramento universale di
salvezza. In sostanza, attraverso i
sacramenti del Battesimo, della
Confermazione e dell’Ordine, i fedeli
partecipano - con modalità diverse -
alla missione sacerdotale di Cristo.
Dall’azione dello Spirito Santo nei
sacramenti e nei carismi
scaturiscono le tre grandi
caratterizzazioni che si danno
storicamente nella Chiesa: i fedeli
laici, i ministri sacri (che hanno
ricevuto il sacramento dell’Ordine e



formano la gerarchia della Chiesa:
diaconi, presbiteri e vescovi) e i
religiosi.

Dicendo che la Chiesa ha una
struttura gerarchica non si vuole
affermare che alcuni siano migliori
di altri. Tutti, grazie al Battesimo,
sono chiamati alla missione di
portare a Dio gli uomini e il mondo.
Questa missione proviene
direttamente da Dio, senza che
nessuno abbia bisogno del permesso
di un altro per adempierla. Tuttavia,
per poterla portare a buon fine è
indispensabile la grazia, perché
senza Cristo non possiamo fare
nulla[3]. Pertanto è necessario che
alcuni - la gerarchia - rendano
presente Cristo agli altri in modo
sacramentale, affinché così tutti
possano compiere la missione
evangelizzatrice. Il servizio alla
missione di tutti è il motivo
dell’esistenza della funzione
gerarchica nella Chiesa. La relazione



tra fedeli e gerarchia ha una
dinamica missionaria ed è la
continuazione della missione del
Figlio nella forza dello Spirito Santo.
Pertanto la gerarchia nella Chiesa
non è frutto di circostanze storiche
nelle quali un gruppo ha prevalso su
di un altro imponendo la propria
volontà.

1. Il Romano Pontefice nella
struttura gerarchica della Chiesa

Il Papa è vescovo di Roma e
successore di san Pietro ed è il
principio e fondamento perpetuo e
visibile dell’unità della Chiesa. Cristo
ha dato all’apostolo san Pietro
l’incarico di presiedere il collegio
apostolico e di confermare i suoi
fratelli nella fede[4]. Tutte le Chiese
particolari sono unite alla Chiesa di
Roma e tutti i vescovi che presiedono



quelle chiese sono in comunione con
il vescovo di Roma, che le presiede
nella carità. La funzione di
quest’ultimo è servire l’unità
dell’episcopato e così servire l’unità
della Chiesa. Per questo il Papa è
capo del collegio dei vescovi e
pastore di tutta la Chiesa, sulla quale
detiene, per istituzione divina, la
potestà piena, suprema, diretta e
universale. Questa potestà del Papa
ha un limite interno, perché il
Romano Pontefice sta dentro e non al
di sopra della Chiesa di Cristo.
Pertanto è soggetto alla legge divina e
alla legge naturale, come tutti i
cristiani.

Il Signore ha promesso che la sua
Chiesa rimarrà sempre nella fede[5] e
garantisce questa fedeltà con la sua
presenza, in virtù dello Spirito Santo.
Questa proprietà è posseduta dalla
Chiesa nella sua totalità (non in ogni
suo membro). Perciò i fedeli presi nel
loro insieme non sbagliano quando



aderiscono unanimemente alla fede,
guidati dal magistero vivo della
Chiesa sotto l’azione dello Spirito
Santo che guida gli uni e gli altri.
L’assistenza dello Spirito Santo a
tutta la Chiesa perché non si sbagli
nel credere, si estende anche al
magistero perché possa insegnare la
Parola di Dio nella Chiesa con fedeltà
e autenticità. In alcuni casi specifici
quest’assistenza dello Spirito
garantisce che gli interventi del
magistero non contengano errori, e
perciò si suole dire che in tali casi il
magistero partecipa della stessa
infallibilità che il Signore ha
promesso alla sua Chiesa:
«L'infallibilità del Magistero si attua
quando il Romano Pontefice, in virtù
della sua autorità di supremo Pastore
della Chiesa, o il collegio dei vescovi
in comunione con il Papa, soprattutto
se riunito in un Concilio Ecumenico,
proclamano con atto definitivo una
dottrina riguardante la fede o la
morale, e anche quando il Papa e i



Vescovi, nel loro ordinario Magistero,
concordano nel proporre una
dottrina come definitiva. A tali
insegnamenti ogni fedele deve
aderire con l'ossequio della fede»[6].

La consapevolezza della
responsabilità che comporta la
missione del Romano Pontefice e
l’autorità di cui gode per portarla
avanti deve spingere i cattolici a
coltivare una intensa preghiera di
intercessione per lui. Inoltre, l’unità
con il Papa ci farà evitare di parlare
negativamente in pubblico del
Romano Pontefice o di sminuire la
fiducia in lui, anche nei casi in cui
non si condivida con lui qualche
criterio personale concreto. Se
questo dovesse succedere, il
desiderio di chiarirsi le idee e di
formarsi bene porta il cattolico a
chiedere consiglio sui suoi dubbi, a
pregare e studiare più a fondo quello
che non riesce a capire, cercando di
capire le motivazioni con mente



aperta, e questo potrà richiedere un
certo tempo e molta pazienza. Se la
difficoltà dovesse persistere, sarà
bene rimanere in silenzio[7] e
osservare almeno un «assenso
religioso dell’intelletto e della
volontà»[8] ai suoi insegnamenti.

2. I Vescovi, successori degli
Apostoli nella struttura gerarchica
della Chiesa

La Chiesa è Apostolica perché Cristo
l’ha edificata sugli Apostoli, testimoni
scelti della sua Risurrezione e
fondamento della sua Chiesa; perché,
con l’assistenza dello Spirito Santo,
insegna, custodisce e trasmette
fedelmente il deposito della fede
ricevuto dagli Apostoli. È apostolica
anche per la sua struttura, in quanto
è istruita, santificata e governata,
fino al ritorno di Cristo, dagli



Apostoli e dai loro successori, i
vescovi, in comunione con il
successore di Pietro. La successione
apostolica è la trasmissione,
mediante il sacramento dell’Ordine,
della missione e della potestà degli
Apostoli ai loro successori, i vescovi.
Questi non ricevono tutti i doni che
Dio ha concesso agli Apostoli, ma
solo quelli che essi hanno ricevuto
per trasmetterli alla Chiesa. Grazie a
questa trasmissione, la Chiesa si
mantiene in comunione di fede e di
vita con la sua origine, mentre nel
corso dei secoli ordina tutto il suo
apostolato alla diffusione del Regno
di Cristo sulla terra[9].

Il collegio dei vescovi, in comunione
con il Papa e mai senza di lui,
esercita inoltre la potestà suprema e
piena sulla Chiesa. I vescovi hanno
ricevuto la missione di insegnare
come testimoni autentici della fede
apostolica, di santificare dispensando
la grazia di Cristo nel ministero della



Parola e dei sacramenti, in
particolare dell’Eucaristia; e di 
governare il popolo di Dio sulla
terra[10].

Cristo ha istituito la gerarchia
ecclesiastica con il compito di farlo
presente a tutti i fedeli per mezzo dei
sacramenti e attraverso la 
predicazione con autorità della Parola
di Dio in virtù del mandato da Lui
ricevuto. I membri della gerarchia
hanno ricevuto anche il compito di
guidare il Popolo di Dio[11]. La
gerarchia è formata dai ministri
sacri: vescovi, presbiteri e diaconi. Il
ministero della Chiesa ha una
dimensione collegiale, vale a dire,
l’unione dei membri della gerarchia
ecclesiastica è al servizio della
comunità dei fedeli. Ogni vescovo
esercita il suo ministero come
membro del collegio episcopale - il
quale succede al collegio apostolico -
e in unione con il suo capo, che è il
Papa, rendendosi partecipe con lui e



con gli altri vescovi della
sollecitudine per la Chiesa
universale. Inoltre, quando gli viene
affidata una chiesa particolare, la
governa in nome di Cristo con
l’autorità che ha ricevuto, con
potestà ordinaria, propria e diretta,
in comunione con tutta la Chiesa e
sotto l’autorità del Santo Padre. Il
ministero ha anche un carattere
personale, perché ognuno è
responsabile davanti a Cristo, che lo
ha chiamato personalmente e gli ha
conferito la missione attraverso il
sacramento dell’Ordine.

3. Il ministero del presbiterio nella
struttura gerarchica della Chiesa

Nella Chiesa il ministero è uno,
perché il ministero apostolico è uno,
ma per istituzione divina è
partecipato in tre gradi: episcopato,



presbiterato e diaconato. Questa
unità del ministero si manifesta nella
relazione interna tra i suoi tre gradi,
che sono cumulativi: non si tratta di
tre classi o tipi di ministri, ma di
gradi di uno stesso e unico ministero,
di un unico sacramento dell’Ordine.
Chi ha ricevuto il grado
dell’episcopato non per questo non è
più anche presbitero e diacono; chi
ha ricevuto il presbiterato continua a
essere diacono. Questo sacramento
implica pure un’unità ecclesiale. È un
ministero di comunione perché si
esercita a favore della comunità e
perché è strutturato internamente
come una comunione ministeriale
con quelli che hanno ricevuto lo
stesso sacramento nei suoi diversi
gradi.

Nella sua missione nella Chiesa
particolare, il vescovo può contare
sui presbiteri incardinati, che sono i
suoi principali e insostituibili
collaboratori. I presbiteri sono



rivestiti dell’unico e identico
sacerdozio ministeriale del quale il
vescovo possiede la pienezza. Lo
ricevono attraverso il sacramento
dell’Ordine, con l’imposizione delle
mani del vescovo e la preghiera di
consacrazione. A partire da quel
momento, entrano a far parte del
presbiterio, un collegio stabile
formato da tutti i presbiteri che, uniti
al vescovo, condividono la stessa
missione pastorale a favore del
popolo di Dio.

Pertanto, quando il vescovo associa i
presbiteri alla sua sollecitudine e
responsabilità, non lo fa come una
sua scelta o per convenienza, ma
come conseguenza del fatto che
condividono la stessa missione della
quale egli è titolare e che proviene
dal sacramento dell’Ordine. I
presbiteri sono i più diretti
collaboratori del vescovo nella cura
pastorale del popolo di Dio che gli è
stato affidato. Essi fanno presente la



sollecitudine del vescovo in un
determinato luogo o ambito,
predicano la Parola di Dio e
celebrano i sacramenti, specialmente
il sacramento dell’Eucaristia.

4. Perché solo gli uomini diventano
sacerdoti nella Chiesa

Da sempre la Chiesa ha chiamato
all’ordine del presbiterato soltanto
gli uomini battezzati. Nel periodo
patristico vi furono alcune sette che
difesero il sacerdozio femminile, ma
già allora furono condannate da
sant’Ireneo, da sant’Epifanio e da
Tertulliano. Chiamare al sacerdozio
soltanto gli uomini è una pratica
della Chiesa che non ha conosciuto
cambiamenti negli oltre venti secoli
della sua missione. Nemmeno si ha
nozione di un insegnamento
contrario da parte dei pastori,



malgrado la missione cristiana sia
stata compiuta spesso in un
ambiente in cui le religioni
conoscevano un ordine sacerdotale
femminile.

Il motivo principale di questa
decisione è dovuto alla Rivelazione.
La Chiesa si è sentita sempre
vincolata alla volontà di Cristo, che
scelse come Apostoli solo uomini.
Avrebbe potuto scegliere per questo
collegio apostolico la creatura più
eccelsa, sua Madre Santissima, ma
non lo fece. E avrebbe potuto
scegliere anche fra le donne che lo
accompagnarono nella sua vita
pubblica, alcune delle quali furono
più fedeli e più forti di alcuni
Apostoli, ma non lo fece. Gli Apostoli,
a loro volta, si avvalsero della
collaborazione di uomini e donne,
ma si sentirono vincolati alla volontà
del Signore quando si trattò di
scegliere i loro successori nella
missione pastorale, per la quale



hanno scelto solo uomini. Si
potrebbe pensare che questo sia
frutto della mentalità ebraica, però
in nessun caso Cristo diede a vedere
che agiva condizionato da categorie
culturali nei rapporti con le donne,
che apprezzava molto, insegnando
che uomini e donne godono di una
uguale dignità. In realtà, il suo
comportamento era in contrasto con
quello che era consueto tra gli ebrei
di allora e lo stesso avvenne nel caso
degli Apostoli, che in questo
seguirono il Maestro.

In diverse epoche è stata proposta la
possibilità dell’accesso delle donne al
sacerdozio. Da una parte, questa
possibilità prende forza per il
desiderio di corrispondere a
situazioni culturali che
legittimamente vogliono conferire
una maggiore importanza al ruolo
della donna nella società e nella
famiglia. Tale maggiore attenzione è
frutto di un approfondimento del



messaggio del Vangelo, che proclama
la pari dignità di tutti gli esseri
umani. D’altra parte, questa opinione
fa riferimento alla forma
sacramentale della Chiesa, con la sua
struttura gerarchica, come se fosse
un modo semplicemente umano di
organizzarsi. In sostanza, si sostiene
che, se i cristiani si organizzano per
la missione traendo ispirazione dai
modelli culturali in cui vivono, ai
giorni nostri si potrebbero inserire le
donne in questa struttura sociale. In
tal modo si esprimerebbe meglio
l’attenzione alla donna che è già
presente nel Nuovo Testamento e
questo sarebbe utile alla missione
perché più conforme alla mentalità
dell’uomo moderno.

Nel modo di organizzarsi della
Chiesa vi sono cose che sicuramente
sono dovute alla creazione o
all’assunzione di forme sociali in cui
gli uomini si sono organizzati, ma
altre sono state scelte e volute così da



Cristo. Le prime sono frutto della
creatività umana nella risposta a Dio,
le seconde sono date da Dio. Mentre
le prime si possono cambiare in base
all’utilità per la missione; le seconde
non sono soggette a cambiamenti
sostanziali, perché sono dovute a una
volontà positiva di Cristo. Nel corso
della storia la Chiesa fa una
distinzione fra quelle che
appartengono al primo gruppo e
quelle che fanno parte del secondo. A
volte non è facile stabilire questa
distinzione, si richiede pazienza,
studio, meditazione della Parola di
Dio e una disposizione aperta ai suoi
disegni. Nel corso del loro
pontificato, san Paolo VI e san
Giovanni Paolo II, dopo aver studiato
l’argomento, hanno riconosciuto che
la Chiesa non ha il potere di
ammettere donne al sacerdozio
ministeriale. Nel 1994 il Papa san
Giovanni Paolo II ha affermato che
questo argomento è un
insegnamento definitivo della Chiesa,



che non può essere sottoposto a
revisione[12]. L’anno successivo,
riconoscendo che nel corso dei secoli
i pastori, sparsi per il mondo nelle
loro rispettive Chiese hanno sempre
insegnato questo, la Congregazione
per la Dottrina della Fede ha
affermato che si tratta di un
insegnamento che gode
dell’infallibilità che Dio ha promesso
alla sua Chiesa nel suo magistero
ordinario e universale.

Miguel de Salis

Bibliografia di base

- Catechismo della Chiesa Cattolica,
nn. 871-896.

- Compendio del Catechismo della
Chiesa Cattolica, nn. 177-187, 333.



[1] Cfr. Gv 10, 11-18; Sal 22.

[2] Evangelii gaudium, n. 24: «Gli
evangelizzatori hanno così “odore di
pecore” e queste ascoltano la loro
voce».

[3] Cfr. Gv 15, 5.

[4] Cfr. Lc 22, 31-32.

[5] Mt 16, 19.

[6] Compendio del Catechismo della
Chiesa Cattolica, n. 185.

[7] Cfr. Istruzione Donum veritatis, n.
31.

[8] Codice di Diritto Canonico, n. 752;
cfr. Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 892.

[9] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, nn. 861-862.

[10] Cfr. Compendio del Catechismo
della Chiesa Cattolica, n. 184, n. 186 s.



[11] Cfr. Mt 28, 18-20.

[12] San Giovanni Paolo II, cfr.
Lettera Apostolica Ordinatio
sacerdotalis, 22-V-1994, n. 4.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/tema-16-la-
struttura-gerarchica-della-chiesa/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/tema-16-la-struttura-gerarchica-della-chiesa/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-16-la-struttura-gerarchica-della-chiesa/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-16-la-struttura-gerarchica-della-chiesa/

	Tema 16. La struttura gerarchica della Chiesa

