
opusdei.org

Tema 15. La Chiesa
fondata da Cristo

Durante la sua vita Cristo ha
cercato di chiarire come
avrebbe desiderato che fosse la
sua Chiesa. La Chiesa è la
comunità di tutti quelli che
hanno ricevuto la grazia
rigeneratrice dello Spirito per la
quale sono figli di Dio. Tutti i
battezzati partecipano del
sacerdozio comune: sono
chiamati a mettere Dio e gli
altri in relazione. Il movimento
ecumenico è un’attività
ecclesiale mediante la quale si
cerca l’unità visibile tra i
cristiani nell’unica Chiesa
fondata da Cristo.



06/11/2023

1. Cristo ha fondato la Chiesa?

La Chiesa è un mistero, vale a dire,
una realtà nella quale entrano in
contatto e in comunione Dio e gli
uomini. Chiesa viene dal greco
“ekklesia”, che significa assemblea
dei convocati. Nell’Antico
Testamento fu utilizzata per tradurre
il “quahal Yahweh”, o assemblea
riunita da Dio con un proposito di
culto. Sono esempi di ciò l’assemblea
sinaítica e quella che si riunì ai tempi
del re Giosia al fine di lodare Dio e
per ritornare alla purezza della
Legge (riforma). Nel Nuovo
Testamento ha varie accezioni, in
continuità con l’Antico Testamento,
ma designa in particolare il popolo
che Dio convoca e riunisce da tutti gli
angoli della terra per costituire
l’assemblea di tutti quelli che,



mediante la fede nella sua Parola e il
Battesimo, sono figli di Dio, membra
di Cristo e tempio dello Spirito
Santo[1].

«La Chiesa trova origine e
compimento nel disegno eterno di
Dio. Fu preparata nell'Antica
Alleanza con l'elezione d'Israele,
segno della riunione futura di tutte le
nazioni. Fondata dalle parole e dalle
azioni di Gesù Cristo, fu realizzata
soprattutto mediante la sua Morte
redentrice e la sua Risurrezione. Fu
poi manifestata come mistero di
salvezza mediante l'effusione dello
Spirito Santo a Pentecoste. Avrà il suo
compimento alla fine dei tempi come
assemblea celeste di tutti i redenti»[2].

La Chiesa non è stata fondata dagli
uomini, e non è neppure una nobile
risposta umana a una esperienza
della salvezza compiuta da Dio in
Cristo. Nei misteri della vita di Cristo,
l’unto dallo Spirito, si sono compiute



le promesse annunciate nella Legge e
nei profeti. La Chiesa si è fondata
nella sua vita tutta intera. Non c’è un
unico momento nel quale Cristo ha
fondato la Chiesa, l’ha fondata
nell’intera sua vita: dall’incarnazione
fino alla morte, risurrezione,
ascensione e con l’invio del Paraclito.
In tutta la sua vita Cristo, nel quale
abitava lo Spirito, ha fatto vedere
come doveva essere la sua Chiesa.
Dopo la sua Ascensione, lo Spirito fu
inviato a tutta la Chiesa e in essa
rimane ricordando tutto quello che il
Signore ha detto agli apostoli e
guidandola nel corso della storia
verso la sua pienezza. Egli è la causa
della presenza di Cristo nella sua
Chiesa attraverso i sacramenti e
attraverso la Parola e la arricchisce
continuamente con diversi doni
gerarchici e carismatici[3]. Con la sua
presenza trova compimento la
promessa del Signore di essere
sempre con i suoi sino alla fine dei
tempi[4].



2. Il popolo di Dio, corpo di Cristo e
comunione dei santi

Nella Sacra Scrittura la Chiesa riceve
nomi diversi, ognuno dei quali
sottolinea alcuni aspetti particolari
del mistero della comunione di Dio
con gli uomini. “Popolo di Dio” è un
titolo attribuito a Israele. Quando si
applica alla Chiesa, nuovo Israele, si
vuol dire che Dio non ha voluto
salvare gli uomini isolatamente, ma
costituendoli in un unico popolo
riunito dall’unità del Padre, del Figlio
e dello Spirito Santo, che lo
conoscesse nella verità e lo servisse
santamente[5].

Significa anche che la Chiesa è eletta
da Dio. Il Popolo è di Dio e non è
proprietà di nessuna cultura,
governo o nazione. Inoltre è una
comunità visibile che è in cammino -
tra le nazioni - verso la patria



definitiva. In quest’ultimo senso si
può dire che «Chiesa e sinodo sono
sinonimi»[6]. Tutti camminiamo
insieme verso una stessa
destinazione comune, tutti siamo
chiamati a una stessa missione, tutti
siamo uniti in Cristo e nello Spirito
Santo con Dio Padre. In questo
popolo tutti hanno la comune dignità
di figli di Dio, una missione comune
di essere sale della terra, un fine
comune che è il Regno di Dio. Tutti
partecipano delle tre funzioni di
Cristo[7].

Quando diciamo che la Chiesa è il
“corpo di Cristo” vogliamo
sottolineare che, mediante l’invio
dello Spirito Santo, Cristo unisce
intimamente a sé i fedeli, soprattutto
nell’Eucaristia, perché in essa i fedeli
rimangono e crescono uniti nella
carità formando un solo corpo nella
diversità dei membri e delle
funzioni. Inoltre si afferma che la
salute e la malattia di un membro si



ripercuote in tutto il corpo[8] e che i
fedeli, come membra di Cristo, sono
suoi strumenti per operare nel
mondo[9]. La Chiesa è chiamata anche
“Sposa di Cristo”[10], e questo mette in
evidenza, nell’unione che la Chiesa
ha con Cristo, la distinzione tra Cristo
e la sua Chiesa. Inoltre ribadisce che
l’Alleanza di Dio con gli uomini è
definitiva: Dio è fedele alle sue
promesse e la Chiesa gli corrisponde
con fedeltà come Madre feconda di
tutti i figli di Dio.

Il Concilio Vaticano II ha ripreso
un’antica espressione per indicare la
Chiesa: “comunione”. Con ciò si
afferma che in essa si espande tra gli
uomini l’intima comunione della
Santissima Trinità; che già su questa
terra essa è comunione con la Trinità
divina, benché non ancora
manifestata nella sua pienezza. Oltre
che di comunione, la Chiesa è segno e
strumento di tale comunione per
tutti gli uomini. Grazie ad essa siamo



partecipi della vita intima di Dio e
facciamo parte della famiglia di Dio
come figli nel Figlio[11] mediante lo
Spirito. Questo avviene in modo
specifico nei sacramenti, soprattutto
nell’Eucaristia, chiamata spesso
anche comunione[12].

La Chiesa è communio sanctorum:
comunione dei santi, vale a dire, la
comunità di tutti quelli che hanno
ricevuto la grazia rigeneratrice dello
Spirito grazie alla quale sono figli di
Dio, uniti a Cristo e chiamati santi.
Alcuni camminano ancora su questa
terra, altri sono già morti e si
purificano anche con l’aiuto delle
nostre preghiere. Altri, infine,
godono già della visione di Dio e
intercedono per noi. La comunione
dei santi vuole anche dire che tutti
noi cristiani abbiamo in comune i
doni santi, al centro dei quali c’è
l’Eucaristia, tutti gli altri sacramenti
che ad essa si ordinano e tutti gli altri
doni e carismi.



Attraverso la comunione dei santi, i
meriti di Cristo e di tutti i santi che ci
hanno preceduti sulla terra ci
aiutano nella missione che lo stesso
Signore ci chiede di adempiere nella
Chiesa. I santi che stanno in Cielo
non assistono con indifferenza alla
vita della Chiesa peregrinante e sono
in attesa che la pienezza della
comunione dei santi avvenga con la
seconda venuta del Signore, il
giudizio e la risurrezione dei corpi.
La vita concreta della Chiesa
pellegrina e di ognuno dei suoi
membri ha una grande importanza
per la realizzazione della sua
missione, per la purificazione di
molte anime e per la conversione di
tante altre: «Dal fatto che tu e io ci
comportiamo come Dio vuole - non
dimenticarlo - dipendono molte cose
grandi»[13].

Nello stesso tempo, purtroppo può
succedere che i fedeli non
rispondano come Dio vuole, a causa



delle loro limitazioni, dei loro errori
o del peccato che commettono.
Alcune parabole del Regno spiegano
che il frumento convive con la
zizzania, i pesci buoni con i cattivi,
sino alla fine del mondo. San Paolo
riconosceva che gli Apostoli
tenevano il grande tesoro in vasi di
creta[14] e nel Nuovo Testamento vi
sono parecchie ammonizioni contro i
falsi profeti e contro chi scandalizza
gli altri (per esempio, Ap 2 e 3)[15].
Come nella Chiesa primitiva, anche
ora i peccati dei cristiani (ministri o
fedeli non ordinati) hanno
ripercussioni sulla missione e sugli
altri cristiani. Esse sono più grandi
quando chi pecca - per azione o per
omissione - è un ministro o ha la
responsabilità di vegliare sugli altri,
provocando scandalo, cioè invito a
peccare. Pure quando i peccati
danneggiano la comunione, a volte in
modo molto evidente, mai essi
potranno offuscare del tutto la
santità della Chiesa né annullare



completamente la sua missione,
perché questo equivarrebbe ad
affermare che il male è più potente
dell’amore che Dio ha profuso e
continua a profondere per gli
uomini. Inoltre, la ripercussione del
bene che tanti cristiani fanno,
benché meno visibile, è molto più
grande di quella del peccato. Le
preghiere di tutti i cristiani per il
Papa, per i vescovi, per tutto il clero,
per i religiosi e per i laici è una
risposta di fede a questa situazione
che la Chiesa vivrà fino a quando il
suo mistero si compirà nella Patria.
Pur riconoscendo la presenza dei
peccatori nella Chiesa, nostro Padre
affermava che «non per questo
siamo autorizzati a giudicare la
Chiesa con criteri umani, senza fede
teologale, fondandoci solamente
sulle qualità più o meno esemplari di
taluni ecclesiastici o di taluni
cristiani. Chi fa così rimane alla
superficie. La cosa più importante da
scorgere nella Chiesa non è il modo



con cui rispondono gli uomini, ma
l’azione di Dio. La Chiesa è questo:
Cristo presente in mezzo a noi, Dio
che viene incontro all’umanità per
salvarla, chiamandoci con la sua
rivelazione, santificando con la sua
grazia, sostenendoci con il suo
costante aiuto nelle piccole e grandi
battaglie della vita quotidiana.
Possiamo anche arrivare a non avere
fiducia negli uomini; anzi, ciascuno
di noi è tenuto a non fidarsi di se
stesso e a concludere le sue giornate
con un mea culpa, con un atto di
contrizione profondo e sincero. Ma
non abbiamo il diritto di non fidarci
di Dio. E non aver fiducia nella
Chiesa, nella sua origine divina,
nell’efficacia salvifica della sua
predicazione e dei suoi sacramenti, è
come non aver fiducia in Dio stesso e
non credere pienamente nella realtà
della discesa dello Spirito Santo»[16].

Sulla terra la comunione dei santi è
organicamente strutturata, perché



Cristo e lo Spirito l’hanno fondata e
la mantengono come sacramento
della Salvezza, vale a dire, mezzo e
segno con il quale Dio offre la
Salvezza all’umanità. La Chiesa è
strutturata internamente secondo le
relazioni che si stabiliscono tra quelli
che, in virtù del Battesimo, hanno il
sacerdozio comune e quelli che
hanno ricevuto in aggiunta il dono
del sacerdozio ministeriale mediante
il sacramento dell’Ordine. Inoltre la
Chiesa è strutturata esternamente
nella comunione delle Chiese
particolari, formate a immagine della
Chiesa universale e ognuna
presieduta da un proprio vescovo.
Analogamente tale comunione
avviene in altre realtà ecclesiali. La
Chiesa, così strutturata, serve allo
Spirito di Cristo per la missione[17].

3. Il sacerdozio comune



Entrando nella Chiesa, il cristiano
rinasce in Cristo e, con Lui, è fatto re
e sacerdote mediante il segno della
Croce; mediante l’unzione dello
Spirito è consacrato sacerdote.
Inoltre alcuni ricevono il sacramento
dell’Ordine, con il quale sono abilitati
a rendere Cristo sacramentalmente
presente agli altri fedeli, loro fratelli,
a predicare la Parola di Dio e a
guidare i loro fratelli in ciò che
concerne la fede e la vita cristiana.
Con questa distinzione tra la
condizione comune cristiana e i
ministri consacrati, Dio ci fa vedere
che desidera comunicare la sua
grazia attraverso altri, che la
salvezza non proviene da noi stessi e
non dipende dalle nostre capacità
personali. Nella Chiesa di Dio vi sono
pertanto due modi essenzialmente
diversi di partecipare al sacerdozio
di Cristo, che sono reciprocamente
ordinati tra loro; quest’ordinamento
reciproco non è una semplice
condizione morale per lo



svolgimento della missione, ma il
modo in cui il sacerdozio di Cristo si
rende presente su questa terra[18].

Il sacerdozio non si riduce, pertanto,
a un servizio specifico all’interno
della Chiesa, perché tutti i cristiani
hanno ricevuto un carisma specifico
e si riconoscono membri di una
stirpe regale e partecipi della
funzione sacerdotale di Cristo[19]. È
una condizione comune a tutti i
cristiani, uomini e donne, laici e
ministri consacrati, che è stata
ricevuta con il Battesimo e rafforzata
con la Confermazione. Su questa
base, tutti i cristiani hanno in
comune la condizione di fedeli,
ovvero di essere «incorporati a Cristo
mediante il Battesimo, sono costituiti
membri del popolo di Dio. Resi
partecipi, secondo la propria
condizione, della funzione
sacerdotale, profetica e regale di
Cristo, sono chiamati ad attuare la
missione affidata da Dio alla Chiesa.



Tra loro sussiste una vera
uguaglianza nella loro dignità di figli
di Dio»[20]. Il sacerdozio comune si
esercita nella risposta alla chiamata
alla santità e a continuare la
missione di Cristo, che tutti hanno
ricevuto con il Battesimo.

Nell’ebraismo, nelle religioni che
sono sorte intorno a Israele e in
molte altre religioni è il sacerdote
che fa da mediatore. Pertanto, colui
che vuole entrare in relazione con
Dio deve chiedere al sacerdote che lo
faccia a suo nome. La funzione del
sacerdote è di mediazione: unire gli
uomini con Dio e Dio con gli uomini,
offrire sacrifici e benedire. Per
spiegare il sacerdozio dei fedeli i
Padri della Chiesa sottolineavano che
ogni cristiano ha un accesso diretto a
Dio. Visto che tutti partecipiamo del
sacerdozio di Cristo, tutti i cristiani si
rapportano a Dio in modo diretto.



In sostanza, il cristiano, data la sua
unione a Cristo, è in grado di offrire
sacrifici spirituali, portare il mondo a
Dio e Dio al mondo. Tutti i battezzati
sono chiamati e mettere Dio e gli altri
in relazione. C’è una dimensione
ascendente e un’altra discendente
del sacerdozio comune. Quella
ascendente ci rende capaci di elevare
a Dio la nostra vita con tutto ciò che
comporta, insieme con Cristo. In Lui,
nella Santa Messa, le nostre piccole
attività e i sacrifici acquistano un
valore di eternità. Più avanti, nel
Cielo, li vedremo trasfigurati.

La dimensione discendente del
sacerdozio comune comporta che il
sacerdote comunichi i doni di Dio
agli uomini. È quello che ci fa
strumenti della santità degli altri, per
esempio, con il nostro apostolato.
Questo accade nella missione dei
genitori quando aiutano i loro figli a
crescere nella fede, nella speranza e
nella carità, oppure nella



santificazione del matrimonio e della
vita in famiglia. Accade anche
quando avviciniamo a Dio i nostri
amici e i nostri colleghi di lavoro:
«Mentre svolgete la vostra attività
nel cuore stesso della società,
lasciandovi coinvolgere in tutte le
nobili aspirazioni e in tutte le rette
attività degli uomini, non dovete
perdere di vista il profondo senso
sacerdotale che ha la vostra vita:
dovete essere mediatori in Cristo
Gesù per portare a Dio ogni cosa e
perché la grazia divina vivifichi
tutto»[21]. Questa missione
santificatrice dei cristiani non
ordinati è intimamente unita alla
missione santificatrice dei ministri
consacrati e alle relative necessità.
San Josemaría lo spiegava quando
parlava in particolare dell’apostolato
dei suoi figli, chiarendo che «ognuno
si sforza di essere apostolo nel
proprio ambiente di lavoro e
avvicina le anime a Cristo mediante
il proprio esempio e la propria



parola: il dialogo. Ma nell’apostolato,
nel condurre le anime sulla strada
della vita cristiana, ci si imbatte nel
“muro sacramentale”. Il ruolo
santificatore del laico ha bisogno del
ruolo santificatore del sacerdote, il
quale amministra il sacramento della
Penitenza, celebra l’Eucaristia e
proclama la parola di Dio in nome
della Chiesa»[22].

Il sacerdozio comune comprende
anche la missione regale di Cristo,
per la quale tutti i cristiani fanno in
modo che Cristo regni nella loro vita
e nel loro ambiente, servendo gli
altri, specialmente nei poveri, nei
malati e in tutti quelli che hanno
bisogno di aiuto. Il servizio è la
modalità di esercizio della dignità
regale dei cristiani. Inoltre ci aiuta a
scoprire quello che Dio ha pensato
per il mondo e a portarlo verso il suo
compimento.



Dio ha pensato il sacerdozio comune
e quello ministeriale reciprocamente
ordinati tra loro nella Chiesa. Il
sacerdozio si presenta sulla terra
all’interno di questa reciproca
articolazione. Il clericalismo è uno
squilibrio di questo reciproco
ordinamento. Esso si verifica quando
i ministri invadono il campo degli
altri fedeli in questioni e cose che
non li riguardano o quando i fedeli
non ordinati invadono il campo del
sacerdozio ministeriale compiendo
funzioni che sono dei ministri.

4. La diversità delle vocazioni nella
Chiesa fondata da Cristo

La Chiesa deve annunciare e
instaurare fra tutti i popoli il Regno
di Dio inaugurato da Cristo. Sulla
terra essa è il germe e l’inizio di
questo Regno. Dopo la sua



Risurrezione, il Signore inviò gli
Apostoli ad annunciare il Vangelo, a
battezzare e a insegnare come
compiere tutto quello che Egli aveva
comandato[23]. Il Signore lasciò alla
sua Chiesa la stessa missione che il
Padre aveva affidato a Lui[24]. Sin dai
primi tempi della Chiesa questa
missione è stata realizzata da tutti i
cristiani[25], che molte volte per
compierla sono arrivati al sacrificio
della propria vita. Il mandato
missionario del Signore ha la sua
sorgente nell’amore eterno di Dio,
che ha inviato suo Figlio e il suo
Spirito perché «vuole che tutti gli
uomini siano salvati e giungano alla
conoscenza della verità»[26].

In questo invio missionario sono
contenute le tre funzioni della Chiesa
sulla terra: il munus profeticum
(annunciare la buona notizia della
salvezza in Cristo), il munus
sacerdotale (fare effettivamente
presente e trasmettere la vita di



Cristo che salva attraverso i
sacramenti e attraverso la grazia) e il 
munus regale (aiutare i cristiani a
compiere la missione di portare il
mondo a Dio e di crescere in santità).
Benché tutti i fedeli condividano
questa stessa missione, non tutti
svolgono il medesimo ruolo. Alcuni
sacramenti e carismi configurano e
rendono i cristiani idonei a
determinate funzioni legate alla
missione.

Come abbiamo visto, quelli che
hanno il sacerdozio comune e quelli
che in più hanno il sacerdozio
ministeriale sono reciprocamente
ordinati tra loro, in modo tale che
fanno presente il sacerdozio e la
mediazione di Cristo sulla terra, i
doni della grazia, la forza e la luce di
cui tutti hanno bisogno per poter
svolgere la missione. Alcuni di essi
sono stati conformati a Cristo capo
della Chiesa in un modo specifico,
diverso dagli altri. Avendo ricevuto il



sacramento dell’Ordine, essi
possiedono il sacerdozio ministeriale
per rendere sacramentalmente
presente Cristo a tutti gli altri fedeli.
Coloro che hanno ricevuto la
pienezza del sacramento dell’Ordine
sono i vescovi, successori degli
Apostoli. Quanti hanno ricevuto il
sacramento dell’Ordine nel suo
secondo grado sono i presbiteri, che
aiutano direttamente i vescovi. Il
terzo grado del sacramento
dell’Ordine, quello diaconale, rende
il cristiano conforme a Cristo
servitore, per aiutare il vescovo e i
presbiteri nella predicazione, nella
carità e nella celebrazione di alcuni
sacramenti.

Per ciò che riguarda la missione di
portare il mondo a Dio, vi sono due
grandi condizioni di vita che sono
legate a questo compito. Alcuni
hanno la peculiare vocazione di
portare il mondo a Dio dall’interno, e
sono i laici. Lo fanno ordinando



secondo Dio le realtà temporali di cui
la loro esistenza è come intessuta[27].
Dato che partecipano del sacerdozio
di Cristo, i laici partecipano della sua
missione santificatrice, profetica e
regale[28]. Partecipano alla missione
sacerdotale di Cristo quando offrono
come sacrificio spirituale, soprattutto
nell’Eucaristia, la propria vita con
tutte le sue opere. Partecipano alla
missione profetica di Cristo quando
accolgono nella fede la Parola di
Cristo e la annunciano al mondo con
la testimonianza della loro vita e
della loro parola. Partecipano alla
missione regale di Cristo perché
ricevono da Lui il potere di vincere il
peccato in loro stessi e nel mondo,
per mezzo dell’abnegazione e della
santità della propria vita,
impregnando di valori morali tutte
quante le attività temporali
dell’uomo e le istituzioni della
società.



Altri hanno la peculiare vocazione di
allontanarsi dalle realtà e dalle
attività secolari, vivendo secondo
uno stato di vita specifico che
somiglia, sul piano umano, alla
condizione di vita che gli uomini
avranno alla fine (non si sposano e
spesso vivono come fratelli in
comunità, non possiedono beni,
molte volte cambiano nome per
dimostrare così che “muoiono” alla
loro vita precedente, ecc.). Per
entrare in questo stato di vita si
consacrano in modo speciale a Dio
con la professione dei consigli
evangelici: castità (nel celibato o
nella verginità), povertà e
obbedienza. La vita consacrata è uno
stato di vita riconosciuto dalla
Chiesa, alla cui missione partecipa
mediante una piena donazione a
Cristo e ai fratelli, dando
testimonianza della speranza del
Regno celeste[29]. In sostanza, con il
loro stato di vita ricordano a tutti gli
altri che non hanno in questo mondo



un domicilio permanente, danno una
pubblica testimonianza che tutte le
conquiste umane dovranno essere
trasfigurate nel giorno della venuta
del Signore, e portano il mondo a Dio
come per attrazione, dal di fuori
delle attività e delle incombenze
dalle quali si sono allontanati[30].

Laici e religiosi portano il mondo a
Dio da due posizioni diverse: i primi,
dall’interno e promuovendo lo
sviluppo della creazione secondo la
disposizione divina[31]; i secondi,
dall’esterno, attraendo la creazione
verso la sua consumazione, che essi
anticipano simbolicamente nel loro
modo di vivere. I primi hanno
bisogno che i secondi ricordino loro
che non si può condurre il mondo a
Dio senza lo spirito delle beatitudini,
i secondi hanno bisogno che i primi
ricordino loro che la vocazione
originaria dell’uomo è quella di
portare la creazione alla perfezione
che Dio ha pensato per essa; gli uni e



gli altri, in comunione servono
all’edificazione del Regno di Dio. In
ogni caso la vita consacrata offre un
grande contributo per dare
un’impronta cristiana al mondo
attraverso le opere di carità,
beneficenza e assistenza sociale, alle
quali si dedica con generosità.

Inoltre, nella vita della Chiesa vanno
sorgendo molte vie e molte modalità
per portare a buon fine la missione
comune. Il secolo XX ha visto nascere
molte realtà, i movimenti, le nuove
comunità monastiche e altre
istituzioni più recenti, e tutte
collaborano alla evangelizzazione
attraverso i carismi che sono loro
propri.

5. La settimana di preghiera per
l’unità dei cristiani



La Chiesa è Una perché sua origine e
modello è la Santissima Trinità;
perché Cristo, suo fondatore,
ristabilisce l’unità di tutti in un solo
corpo; perché lo Spirito Santo unisce
i fedeli con il Capo, che è Cristo.
Questa unità si manifesta nel fatto
che i fedeli professano una stessa
fede, celebrano gli stessi sacramenti,
sono uniti in una stessa gerarchia,
hanno una speranza comune e la
stessa carità.

La Chiesa sussiste come società
costituita e organizzata nell’ambito
della Chiesa Cattolica, governata dal
successore di Pietro e dai vescovi in
comunione con lui[32]. Soltanto in essa
è possibile ottenere la pienezza dei
mezzi di salvezza, dato che il Signore
ha conferito tutti i beni della Nuova
Alleanza solo al Collegio apostolico, a
capo del quale c’è Pietro. Cristo ha
dato l’unità alla Chiesa ed essa
sussiste nella Chiesa Cattolica. Questa
unità non si perde a causa della



disunione dei cristiani. Le
separazioni tra cristiani causano,
comunque, una ferita nella Chiesa,
possono suscitare scandalo e
ritardano l’evangelizzazione.

Quelli che sono nati in uno stato di
separazione dalla Chiesa Cattolica
non possono essere considerati,
senza possibilità d’appello, scismatici
o eretici. Nelle loro comunità o
Chiese possono ricevere la grazia
attraverso il Battesimo. In esse vi
sono molti beni di santificazione e di
verità che provengono da Cristo e
spingono all’unità cattolica, e lo
Spirito Santo si serve di esse come
strumenti di salvezza, dato che la
loro forza proviene dalla pienezza di
grazia e verità che Cristo ha dato alla
Chiesa cattolica[33].

I membri di queste Chiese e
comunità si incorporano in Cristo col
Battesimo e per questo li
riconosciamo come fratelli. Ci



troviamo in una certa comunione di
preghiere e di altri benefici spirituali
con i cristiani che non appartengono
alla Chiesa Cattolica[34]. Ci lega a loro,
in qualche modo, una vera unione
nello Spirito Santo. Si può crescere in
unità: avvicinandoci di più a Cristo e
aiutando gli altri cristiani a stare più
vicini a Lui; promuovendo l’unità
nelle cose essenziali, la libertà nelle
cose accidentali e la carità in tutto;
rendendo più abitabile agli altri la
casa di Dio; crescendo in venerazione
e rispetto per il Papa e per la
gerarchia, aiutandoli e seguendo i
loro insegnamenti.

Il movimento ecumenico è un
compito ecclesiale attraverso il quale
si cerca l’unità visibile tra i cristiani
nell’unica Chiesa fondata da Cristo. È
un desiderio del Signore[35]. Si
realizza con la preghiera, con la
conversione del cuore, la reciproca
conoscenza fraterna e il dialogo sul
piano teologico.



La settimana di preghiera per l’unità
dei cristiani è una delle attività
proprie del movimento ecumenico,
nell’ambito del cosiddetto
ecumenismo spirituale. È nato negli
Stati Uniti d’America nel 1908, per
iniziativa dell’episcopaliano Paul
Watson, che si unì in seguito alla
Chiesa Cattolica. I papi Pio X e
Benedetto XV elogiarono e
incoraggiarono tutti i cattolici a
unirsi a questa iniziativa. Viene
celebrata dal 18 al 25 gennaio, festa
della Conversione di san Paolo. Oltre
che nella Chiesa Cattolica, essa viene
vissuta in varie Chiese ortodosse e in
molte comunità cristiane. In alcuni
luoghi può includere incontri di
preghiera o anche una preghiera
liturgica, come i Vespri, con la
presenza di cristiani che non sono in
piena comunione con la Chiesa
Cattolica. Tuttavia, la più diffusa fra
tutte è la preghiera personale per
questa intenzione comune, a favore



dell’unità visibile dei cristiani, negli
otto giorni indicati.

Miguel de Salis

Bibliografia di base

- Catechismo della Chiesa Cattolica,
nn. 748-945.

- Compendio del Catechismo della
Chiesa cattolica, nn. 147-193.

- San Giovanni Paolo II, Ut unum sint,
25-V-1995.

[1] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 777; cfr. Compendio del
Catechismo della Chiesa Cattolica, n.
147.



[2] Compendio del Catechismo della
Chiesa Cattolica, n. 149; cfr. 
Catechismo della Chiesa Cattolica, n.
778.

[3] Cfr. Lumen gentium, nn. 4 e 12.

[4] Mt 28, 20.

[5] Cfr. Lumen gentium, 4 e 9; San
Cipriano, De Orat Dom. 23; CSEL 3, p.
285.

[6] San Giovanni Crisostomo, 
Explicatio in Psalmum 149: PG 55,
493.

[7] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, nn. 782-786.

[8] Cfr. 1 Cor 12, 1-24.

[9] Cfr. Ivi, nn. 787-795.

[10] Cfr. Ef 5, 26-32.

[11] Cfr. Gaudium et spes, n. 22.



[12] Cfr. 1 Cor 10, 16.

[13] San Josemaría, Cammino, n. 755.

[14] 2 Cor 4, 7.

[15] «Parecchie volte, da oltre
venticinque anni a questa parte,
quando recito il Credo e affermo la
mia fede nella divinità della Chiesa
una, santa, cattolica e apostolica,
aggiungo: malgrado tutto... E se
qualcuno, quando parlo di questa
mia abitudine, mi domanda a che
cosa intendo alludere, rispondo: Ai
tuoi peccati e ai miei» (San
Josemaría, È Gesù che passa, n. 131).

[16] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 131

[17] Cfr. Lumen gentium, n. 8.

[18] Cfr. Lumen gentium, nn. 10 e 11.

[19] Cfr. San Leone Magno, Sermones,
IV, 1: PL 54, 149.



[20] Compendio del Catechismo della
Chiesa Cattolica, n. 177.

[21] San Josemaría, Cartas, Roma, 28-
III-1955, n. 4.

[22] San Josemaría, Colloqui con
Monsignor Escrivá, n. 69. «La santità
- quando è vera - trabocca, per
riempire altri cuori, altre anime,
della sua sovrabbondanza. Noi figli
di Dio ci santifichiamo, santificando.
- Fiorisce intorno a te la vita
cristiana? Pensaci ogni
giorno» (Forgia, n. 856).

[23] Cfr. Mt 28, 18 e ss.

[24] Cfr. Gv 20, 21.

[25] Cfr. At 8, 4; 11, 19.

[26] 1 Tm 2, 4.

[27]Cfr. Lumen gentium, n. 31.

[28] Cfr. Compendio del Catechismo
della Chiesa Cattolica, nn. 189-191.



[29] Cfr. Ivi, nn. 192 s. «La nostra
missione di cristiani è di proclamare
la regalità di Cristo, annunciandola
con le nostre parole e le nostre
opere. Il Signore vuole che i suoi
fedeli raggiungano ogni angolo della
terra. Ne chiama alcuni nel deserto,
lontano dalle preoccupazioni della
società umana, per ricordare agli
altri, con la loro testimonianza, che
Dio esiste. Ad altri affida il ministero
sacerdotale. Ma i più li vuole in
mezzo al mondo, nelle occupazioni
terrene. Pertanto, questi cristiani
devono portare Cristo in tutti gli
ambienti in cui gli uomini agiscono:
nelle fabbriche, nei laboratori, nei
campi, nelle botteghe degli artigiani,
nelle strade delle grandi città e nei
sentieri di montagna» (San
Josemaría, È Gesù che passa, n. 105).

[30] Cfr. Lumen gentium, , n. 44; PC, n.
5.

[31] Cfr. Gen 2, 15.



[32] Cfr. Lumen gentium, n. 8.

[33] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 819.

[34] Cfr. Lumen gentium, n. 15.

[35] Cfr. Gv 17, 21.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/tema-15-la-
chiesa-fondata-da-cristo/ (25/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/tema-15-la-chiesa-fondata-da-cristo/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-15-la-chiesa-fondata-da-cristo/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-15-la-chiesa-fondata-da-cristo/

	Tema 15. La Chiesa fondata da Cristo

