
opusdei.org

TEMA 14. La storia
della Chiesa

La Chiesa continua e sviluppa
nella Storia la missione di
Cristo, sostenuta dallo Spirito
Santo. Nella storia della Chiesa
è presente un forte intreccio tra
il divino e l’umano.

26/05/2018

1. La Chiesa nella storia

La Chiesa continua a mantenere la
presenza di Cristo nella storia
umana. Essa obbedisce al Mandato
Apostolico, proferito da Gesù prima



di ascendere al Cielo: "Andate
dunque e ammaestrate tutte le
nazioni, battezzandole nel nome del
Padre e del Figlio e dello Spirito
Santo, insegnando loro ad osservare
tutto ciò che vi ho comandato. Ecco,
io sono con voi tutti i giorni, fino alla
fine del mondo" ( Mt 28,19-20). Nella
storia della Chiesa si trova dunque
un intreccio a volte difficilmente
scindibile tra il divino e l'umano.

In effetti, gettando uno sguardo alla
storia della Chiesa, vi sono degli
aspetti che sorprendono
l'osservatore, anche quello non
credente:

a) l'unità nel tempo e nello spazio
(cattolicità): la Chiesa Cattolica, lungo
due millenni, è rimasta lo stesso
soggetto, con la stessa dottrina e gli
stessi elementi fondamentali: unità
di fede, di sacramenti, di gerarchia
(per la successione apostolica);
inoltre in ogni generazione ha



radunato uomini e donne dei popoli
e culture le più diverse e di zone
geografiche di ogni parte della terra;

b) la missionarietà: la Chiesa, in ogni
tempo e luogo, ha approfittato di
ogni avvenimento e fenomeno
storico per predicare il Vangelo,
anche nelle situazioni a lei più
avverse;

c) la capacità, in ogni generazione, di
produrre grandi frutti di santità in
persone di ogni popolo e condizione;

d) una straordinaria capacità di
recupero di fronte a crisi a volte
anche molto consistenti.

2. L 'Antichità Cristiana (sino al
476, anno della caduta dell'Impero
Romano d'Occidente) Sin dal sec. I,
il cristianesimo iniziò a propagarsi,
sotto la guida di san Pietro e degli
apostoli, quindi dei loro successori. Si
assiste dunque a un progressivo
aumento dei seguaci di Cristo,



soprattutto entro i confini
dell'Impero Romano: agli inizi del
sec. IV essi erano già circa il 15%
della popolazione dell'impero ed
erano concentrati soprattutto nella
parte orientale dello stato romano e
nelle città. La nuova religione si
diffuse comunque anche altrove: in
Armenia, Arabia, Etiopia, Persia,
India.

Il potere politico romano vide nel
cristianesimo un pericolo, per il fatto
che quest'ultimo reclamava un
ambito di libertà nella coscienza
delle persone rispetto al potere
statale; i seguaci di Cristo dovettero
dunque sopportare numerose
persecuzioni, che condussero molti
di loro al martirio: l'ultima, e la più
crudele, avvenne agli inizi del sec. IV
ad opera degli imperatori
Diocleziano e Galerio.

Nel 313 l'imperatore Costantino I,
favorevole alla nuova religione,



concesse ai cristiani la libertà di
professare la loro fede, e iniziò una
politica molto benevola verso di loro.
Con l'imperatore Teodosio I (379-395)
il cristianesimo divenne la religione
ufficiale dell'Impero Romano.
Intanto, alla fine del sec. IV, i cristiani
erano ormai la maggioranza della
popolazione dello stato romano.

Nel sec. IV, la Chiesa dovette
affrontare una forte crisi interna: la
questione ariana. Ario, presbitero di
Alessandria d'Egitto, sosteneva delle
teorie eterodosse, per le quali negava
la divinità del Figlio, che sarebbe
stato la prima creatura, anche se
superiore alle altre; anche la divinità
dello Spirito Santo era negata dagli
ariani. La crisi dottrinale, con la
quale si intrecciarono spesso
interventi politici degli imperatori,
sconvolse la Chiesa per più di 60
anni; essa fu risolta grazie ai primi
due concili ecumenici, il Niceno I
(325) e il Costantinopolitano I (381),



nei quali si condannò l'arianesimo, si
proclamò solennemente la divinità
del Figlio ( consubstantialis Patri , in
greco homoousios ) e dello Spirito
Santo, e si compose il Simbolo
Niceno-Costantinopolitano (il Credo ).
L'arianesimo sopravvisse fino al sec.
VII, perché i missionari ariani
riuscirono a convertire al loro credo
molti popoli germanici, che solo a
poco a poco passarono al
cattolicesimo.

Nel sec. V vi furono invece due eresie
cristologiche, che ebbero la
conseguenza positiva di obbligare la
Chiesa a trovare una formulazione
profonda e precisa del dogma. La
prima è il nestorianesimo, dottrina
che in pratica afferma l'esistenza in
Cristo di due persone, oltre che di
due nature; essa fu condannata dal
Concilio di Efeso (431), che ribadì
l'unicità della persona di Cristo; dai
nestoriani derivano le attuali Chiese
siro-orientali e malabaresi, tuttora



separate da Roma. L'altra eresia fu il
monofisismo, che sosteneva nella
pratica l'esistenza in Cristo di una
sola natura, quella divina: il Concilio
di Calcedonia (451) condannò il
monofisismo e affermò che in Cristo
vi sono due nature, quella divina e
quella umana, unite nella persona
del Verbo senza confusione e senza
mutamento (contro il
nestorianesimo), senza divisione e
senza separazione (contro il
monofisismo): sono i quattro avverbi
di Calcedonia: inconfuse , 
immutabiliter , indivise , 
inseparabiliter . Dai monofisiti
derivano le attuali Chiese copta, siro-
occidentale, armena ed etiopica,
separate dalla Chiesa Cattolica.

Nei primi secoli della storia del
cristianesimo si assiste ad una
grande fioritura di letteratura
cristiana, sia omiletica, sia teologica,
sia spirituale: si tratta delle opere
scritte dai Padri della Chiesa, che



sono di una rilevanza straordinaria
nella ricostruzione della Tradizione; i
più importanti di essi furono:
sant'Ireneo di Lione, sant'Ilario di
Poitiers, sant'Ambrogio di Milano,
san Gerolamo e sant'Agostino in
Occidente; sant'Atanasio, san Basilio,
san Gregorio Nazianzeno, san
Gregorio di Nissa, san Giovanni
Crisostomo, san Cirillo d'Alessandria
e san Cirillo di Gerusalemme in
Oriente.

3. Il Medioevo (fino al 1492, anno
dell'arrivo in America di
Cristoforo Colombo)

Nel 476 cadde l'Impero Romano
d'Occidente, che fu invaso da una
serie di popoli germanici, alcuni
ariani, altri pagani. Il lavoro della
Chiesa nei secoli successivi fu quello
di evangelizzare e contribuire a
civilizzare questi popoli, e più avanti
anche i popoli slavi, scandinavi e
magiari. L'Alto Medioevo (fino



all'anno 1000) fu senz'altro un
periodo difficile per il continente
europeo, per la situazione di violenza
politica e sociale, impoverimento
culturale e regresso economico,
dovuti alle invasioni continue (che
durarono sino al sec. X); l'azione
della Chiesa riuscì a poco a poco a
condurre questi giovani popoli verso
una nuova civilizzazione, che vedrà
il suo splendore nei secc. XII-XIV.

Nel sec. VI nacque il monachesimo
benedettino, che garantì, attorno ai
monasteri, delle isole di pace,
tranquillità, cultura e prosperità. Nel
sec. VII fu di grande importanza
l'azione missionaria, in tutto il
continente, dei monaci irlandesi e
scozzesi, nel sec. VIII quella dei
benedettini inglesi. In quest'ultimo
secolo terminò la grande stagione
della Patristica, con gli ultimi due
Padri della Chiesa, san Giovanni
Damasceno in Oriente, san Beda il
Venerabile in Occidente.



Nel sec. VII nacque la religione
islamica in Arabia; dopo la morte di
Maometto gli arabi si lanciarono in
una serie di fortunate guerre di
conquista che li condussero a
costituire un vastissimo impero: tra
l'altro soggiogarono i popoli cristiani
dell'Africa del Nord e della Penisola
Iberica e separarono il mondo
bizantino da quello latino-
germanico. Per almeno 300 anni essi
rappresentarono un flagello per le
popolazioni dell'Europa
mediterranea, a causa delle
incursioni, razzie, saccheggi e
deportazioni da loro messe in atto in
maniera praticamente sistematica e
continua.

Alla fine del sec. VIII si
istituzionalizzò il potere temporale
dei papi (Stati Pontifici), che già
esisteva di fatto dalla fine del sec. VI,
quando era sorto per ovviare al
vuoto di potere venutosi a creare
nell'Italia centrale per il disinteresse



del potere imperiale bizantino,
nominalmente sovrano della regione,
ma di fatto incapace di provvedere
all'amministrazione e alla difesa
delle popolazioni. Col tempo i papi si
resero conto che un limitato potere
temporale era un'efficace garanzia di
indipendenza rispetto ai diversi
poteri politici (imperatore, monarchi,
feudatari).

Nella notte di Natale dell'800 fu
restaurato l'impero in Occidente
(Sacro Romano Impero): il papa
incoronò Carlo Magno nella basilica
di San Pietro; nacque dunque uno
stato cattolico con aspirazioni
universaliste, caratterizzato da una
forte sacralizzazione del potere
politico e da un complesso intreccio
fra politica e religione, e che durerà
sino al 1806.

Nel sec. X il papato soffrì una grave
crisi a causa delle interferenze delle
famiglie nobili dell'Italia centrale



sull'elezione del papa (Secolo di
Ferro); più in generale i monarchi e i
signori feudali si impadronirono
delle nomine di molte cariche
ecclesiastiche. La reazione papale a
tale incresciosa situazione ebbe
luogo nel sec. XI, attraverso la
Riforma Gregoriana e la Lotta per le
Investiture, nelle quali la gerarchia
ecclesiastica riuscì a riguadagnare
ampi spazi di libertà rispetto al
potere politico.

Nel 1054 il patriarca di
Costantinopoli Michele Cerulario
attuò la definitiva separazione dei
greci dalla Chiesa Cattolica (Scisma
d'Oriente): essa fu l'ultimo episodio
di una storia di fratture e dissidi
iniziata già nel sec. V e dovuta in
buona misura alle pesanti
interferenze degli imperatori romani
d'Oriente nella vita della Chiesa
(cesaropapismo). Questo scisma
coinvolse tutti i popoli dipendenti dal
patriarcato e tuttora interessa greci,



bulgari, romeni, ucraini, russi e
serbi.

Sin dagli inizi del sec. XI le
repubbliche marinare italiane
avevano strappato ai musulmani il
controllo del Mediterraneo, ponendo
un limite alle aggressioni islamiche:
alla fine del secolo la crescita del
potere militare dei paesi cristiani
ebbe come espressione il fenomeno
delle crociate in Terra Santa
(1096-1291), spedizioni belliche a
carattere religioso, aventi come
scopo la conquista o la difesa di
Gerusalemme.

Nei secc. XIII e XIV si assiste
all'apogeo della civiltà medievale,
con grandi realizzazioni teologiche e
filosofiche (grande scolastica:
sant'Alberto Magno, san Tommaso
d'Aquino, san Bonaventura e il beato
Giovanni Duns Scoto), letterarie e
artistiche. Per quanto riguarda la
vita religiosa, è di grande importanza



il sorgere, agli inizi del '200, degli
ordini mendicanti (francescani,
domenicani, ecc.).

Lo scontro fra il papato contro
l'impero, già iniziato con la Lotta per
le Investiture, proseguì con alterne
vicende nei secc. XII e XIII,
terminando con un indebolimento di
ambedue le istituzioni: l'impero si
ridusse nella pratica ad uno stato
tedesco e il papato soffrì una
notevole crisi: dal 1305 al 1377 il
luogo di residenza del papa si trasferì
da Roma ad Avignone, nella Francia
meridionale, e poco dopo il ritorno a
Roma, nel 1378 iniziò il Grande
Scisma d'Occidente: una situazione
molto difficile, per la quale vi furono
dapprima due, poi tre papi (uno a
Roma, il secondo ad Avignone, il
terzo a Pisa), mentre il mondo
cattolico del tempo non riusciva a
stabilire quale fosse il pontefice
legittimo. La Chiesa seppe superare
anche questa durissima prova, e



l'unità fu ripristinata con il Concilio
di Costanza (1415-1418).

Nel 1453 i turchi ottomani,
musulmani, conquistavano
Costantinopoli, mettendo così fine
alla millenaria storia dell'Impero
Romano d'Oriente (395-1453), e
dilagarono quindi nei Balcani, che
restarono per circa quattro secoli
sotto il loro dominio.

4. L 'Età Moderna (fino al 1789,
anno d'inizio della Rivoluzione
Francese) L'Età Moderna si apre con
l'arrivo in America di Cristoforo
Colombo, evento che, insieme alle
esplorazioni verso l'Africa e l'Asia,
diede l'avvio alla colonizzazione
europea di altre zone del globo. La
Chiesa approfittò di tale fenomeno
storico per diffondere il Vangelo nei
territori "scoperti" dagli europei: si
assiste quindi al sorgere di missioni
nel Canada e nella Louisiana
francesi, nell'America spagnola, nel



Brasile portoghese, nel Regno del
Congo, in India, in Indocina, in Cina,
in Giappone, nelle Filippine. Per
coordinare questi immensi sforzi
volti alla propagazione della fede, la
Santa Sede istituì nel 1622 la Sacra
Congregatio de Propaganda Fide.

Intanto, mentre il cattolicesimo si
espandeva verso aree geografiche
ove il Vangelo non era mai stato
predicato, la Chiesa soffriva una
grave crisi nel vecchio continente: la
"riforma" religiosa propugnata da
Martin Lutero, Ulrico Zwinglio,
Giovanni Calvino (fondatori delle
diverse denominazioni del
protestantesimo), insieme con lo
scisma provocato dal re d'Inghilterra
Enrico VIII (anglicanesimo),
conduceva alla separazione dalla
Chiesa di ampie regioni: Scandinavia,
Estonia e Lettonia, buona parte della
Germania, Olanda, metà della
Svizzera, Scozia, Inghilterra, nonché i
rispettivi territori coloniali già



posseduti o conquistati più avanti
(Canada, Nordamerica, Antille,
Sudafrica, Australia, Nuova Zelanda).
Alla Riforma Protestante va
attribuita la grave responsabilità di
aver rotto la millenaria unità
religiosa del mondo cristiano-
occidentale, causando il fenomeno
della confessionalizzazione, ossia
della separazione sociale, politica e
culturale dell'Europa e di alcune sue
regioni in due campi: quello cattolico
e quello protestante. Questo sistema
si cristallizzò nella formula del cuius
regio, eius et religio , per la quale i
sudditi erano obbligati a seguire la
religione del principe. Questo
confronto tra i due mondi condusse
al fenomeno delle guerre di
religione, che interessò soprattutto la
Francia, il mondo germanico e
Inghilterra, Scozia e Irlanda, e che si
può considerare concluso con le Paci
di Westfalia (1648) nel continente e
con la Capitolazione di Limerick
(1692) nelle Isole Britanniche.



La Chiesa Cattolica, seppur
duramente colpita dalla crisi e dalla
defezione di tanti popoli, nel giro di
pochi decenni seppe trovare energie
insospettate per reagire e mettere in
cantiere una vera riforma: questo
processo storico ha preso il nome di
Controriforma; il suo culmine è la
celebrazione del Concilio di Trento
(1545-1563), nel quale si
proclamarono con chiarezza alcune
verità dogmatiche messe in dubbio
dai protestanti (canone delle
Scritture, sacramenti, giustificazione,
peccato originale, ecc.), ma si presero
anche decisioni di tipo disciplinare
che irrobustirono e resero più
compatta la Chiesa (da ricordare
l'istituzione dei seminari e l'obbligo
di residenza in diocesi per i vescovi).
Il movimento controriformistico poté
anche valersi dell'attività di molti
ordini religiosi fondati nel sec. XVI: si
tratta di iniziative di riforma
nell'ambito dei mendicanti
(cappuccini, carmelitani scalzi),



oppure di istituti di chierici regolari
(gesuiti, teatini, barnabiti, somaschi,
ecc.). La Chiesa uscì quindi dalla crisi
profondamente rinnovata e
rinforzata, e poté compensare la
perdita di alcune regioni europee
con una diffusione veramente
universale, grazie all'opera
missionaria.

Nel sec. XVIII la Chiesa dovette
affrontare due considerevoli sfide,
rappresentate dal regalismo e
dall'illuminismo. Il primo fenomeno
andò di pari passo con lo sviluppo
dell'assolutismo monarchico: grazie
all'organizzazione di una moderna
burocrazia, negli stati europei i
sovrani riuscirono a instaurare un
sistema di potere autocratico e totale,
eliminando le barriere che ad esso si
frapponevano (istituzioni di origine
medievale, come il sistema feudale, i
privilegi ecclesiastici, i diritti delle
città, ecc.). In questo processo di
centralizzazione del potere, i



monarchi cattolici tesero a invadere
l'ambito della giurisdizione
ecclesiastica, nell'intento di creare
una Chiesa succube e docile rispetto
al potere del re: è un fenomeno che
assume nomi diversi a seconda degli
stati: regalismo in Portogallo e
Spagna, gallicanesimo in Francia,
giuseppinismo neo domini asburgici
(Austria, Boemia, Slovacchia,
Ungheria, Slovenia, Croazia,
Lombardia, Toscana, Belgio),
giurisdizionalismo a Napoli e Parma.
Esso ebbe il suo culmine
nell'espulsione dei gesuiti da parte di
molti governi e nella minacciosa
pressione sul papato affinché
sopprimesse l'ordine (cosa che
avvenne nel 1773).

L'illuminismo fu invece un
movimento in primo luogo filosofico,
che ebbe grande successo nelle classi
dirigenti del secolo: si tratta di un
movimento culturale che esalta la
ragione e la natura, e nel contempo



opera una critica indiscriminata alla
tradizione; è un fenomeno molto
complesso, che presenta comunque,
almeno in molte sue correnti, forti
tendenze materialistiche, un'ingenua
esaltazione delle scienze, il rifiuto
delle religioni rivelate in nome del
deismo o dell'incredulità, un
irrealistico ottimismo riguardo la
bontà naturale dell'uomo, un
estremo antropocentrismo, una
fiducia utopica nel progresso
dell'umanità, una diffusa ostilità
verso la Chiesa Cattolica, un
atteggiamento di sufficienza e di
insofferenza verso il passato, una
radicata tendenza a operare
semplicistici riduzionismi nella
ricerca di modelli esplicativi della
realtà. Nell'illuminismo si trova
l'origine delle ideologie moderne, che
tendono a eliminare dalla
comprensione della realtà la
rivelazione cristiana, la spiritualità
dell’uomo e l'interesse per la ricerca



delle verità ultime riguardanti Dio e
la persona umana.

Nel '700 furono fondate le prime
logge massoniche: di esse, una buona
parte assunse toni e attività
decisamente anticattolici.

5. L 'Età Contemporanea (dal 1789)
La Rivoluzione Francese, al cui inizio
il basso clero diede un importante
apporto, derivò rapidamente verso
atteggiamenti di gallicanismo
estremo, giungendo a produrre lo
scisma della Chiesa Costituzionale,
quindi assumendo toni chiaramente
anticristiani (instaurazione del culto
dell'Ente Supremo, abolizione del
calendario cristiano, ecc.), fino a
giungere a una cruenta persecuzione
della Chiesa (1791-1801): il papa Pio
VI morì nel 1799 prigioniero dei
rivoluzionari francesi. L'ascesa al
potere di Napoleone Bonaparte,
uomo pragmatico, riportò la pace
religiosa con il Concordato del 1801;



più avanti però si ebbero dei
contrasti con Pio VII per l'intrusione
continua del governo francese nella
vita della Chiesa: come risultato di
ciò il papa fu tenuto prigioniero da
Bonaparte per circa cinque anni.

Con la Restaurazione delle
monarchie prerivoluzionarie (1815),
per la Chiesa tornò un periodo di
pace e di tranquillità, favorito anche
dal romanticismo, la corrente di
pensiero predominante nella prima
metà dell'800. Presto, però, si delineò
una nuova ideologia per molti versi
profondamente avversa al
cattolicesimo: il liberalismo, erede
degli ideali della Rivoluzione
Francese, che a poco a poco riuscì ad
affermarsi politicamente,
promuovendo sovente legislazioni
discriminatorie o persecutorie della
Chiesa. Il liberalismo si unì in molti
paesi al nazionalismo, e fece luogo,
nella seconda metà del sec. XIX
all'imperialismo e al positivismo, che



contribuirono ulteriormente alla
scristianizzazione della società. Al
tempo stesso, come reazione alle
ingiustizie sociali provocate dalle
legislazioni d'impronta liberista,
nascevano e si diffondevano una
serie di ideologie volte a farsi
portavoce delle istanze delle classi
oppresse dal nuovo sistema
economico: i socialismi utopistici, il
socialismo "scientifico", il
comunismo, l'anarchismo, tutte
accomunate da progetti di
rivoluzione sociale e da una filosofia
soggiacente completamente
materialistica.

Il cattolicesimo nel sec. XIX perse
quasi ovunque la protezione dello
stato, che anzi divenne ad esso
sovente avverso, e nel 1870 terminò
anche il potere temporale dei papi,
con la conquista italiana degli Stati
Pontifici. Al contempo, però, la
Chiesa seppe trarre spunto da questa
crisi per rinsaldare l'unione di tutti i



cattolici intorno alla Santa Sede, e
per liberarsi dalle intrusioni degli
stati nel governo interno della
Chiesa, che avevano caratterizzato le
monarchie dell'Età Moderna.
Culmine di tale fenomeno fu la
solenne dichiarazione, nel 1870, del
dogma dell'infallibilità del papa da
parte del Concilio Vaticano I,
celebrato durante il pontificato di Pio
IX (1846-1878). In questo secolo,
inoltre, la vita della Chiesa fu
caratterizzata da una grande
espansione missionaria (in Africa,
Asia e Oceania), da una grande
fioritura di fondazioni di
congregazioni religiose femminili di
vita attiva, e dalla strutturazione di
un vasto apostolato laicale.

Nel sec. XX la Chiesa dovette
affrontare molte sfide: Pio X dovette
reprimere le tendenze teologiche
moderniste all'interno della stessa
compagine ecclesiastica,
caratterizzate, nelle manifestazioni



più radicali, da un immanentismo
religioso che, seppur manteneva le
formulazioni tradizionali della fede,
in realtà ne svuotava il contenuto.
Benedetto XV affrontò la bufera della
Prima Guerra Mondiale, riuscendo a
seguire una politica d'imparzialità
tra i contendenti e svolgendo una
grande azione umanitaria a favore
dei prigionieri di guerra e delle
popolazioni colpite dalla catastrofe
bellica. Pio XI si oppose ai
totalitarismi di vario tipo che
perseguitarono in modo più o meno
aperto la Chiesa durante il suo
pontificato: quello comunista in
Unione Sovietica e in Spagna, quello
nazionalsocialista in Germania,
quello fascista in Italia, quello
d'ispirazione massonica in Messico;
inoltre questo papa svolse una
grande opera di promozione di un
clero e di un episcopato locale nelle
terre di missione africane e asiatiche:
politica, questa, proseguita dal suo
successore Pio XII, che permise alla



Chiesa di presentarsi
all'appuntamento con la
decolonizzazione come elemento
autoctono e non straniero.

Pio XII dovette affrontare il
tremendo sconvolgimento della
Seconda Guerra Mondiale, durante la
quale operò in vario modo per
salvare dalle persecuzioni
nazionalsocialiste quanti più ebrei
fosse possibile (si calcola che la
Chiesa Cattolica ne salvò circa
800.000), anche se non ritenne
opportuno lanciare una pubblica
denuncia, in quanto questa avrebbe
solo peggiorato la già grave
situazione dei cattolici nei territori
occupati dai tedeschi, e anche
annullato le loro possibilità
d'intervento in favore degli ebrei.
Molte alte personalità del mondo
israelitico, nel dopoguerra,
riconobbero pubblicamente i grandi
meriti di questo papa nei confronti
del loro popolo.



Giovanni XXIII convocò il Concilio
Vaticano II (1962-1965), che fu poi
concluso da Paolo VI, e che aprì una
diversa stagione pastorale nella
Chiesa, sottolineando la chiamata
universale alla santità, l'importanza
dello sforzo ecumenico, gli aspetti
positivi della modernità, un uso più
ampio del dialogo con le altre
religioni e con le culture. Negli anni
successivi al concilio la Chiesa
dovette soffrire una profonda crisi
interna di carattere sia dottrinale che
disciplinare, che riuscì comunque in
buona misura a superare durante il
lungo pontificato di Giovanni Paolo II
(1978-2005), papa dalla straordinaria
personalità, che fece assurgere la
Santa Sede a livelli di popolarità e di
prestigio prima di allora sconosciuti,
sia dentro che fuori la Chiesa
Cattolica.

Carlo Pioppi

Bibliografia di base



J. Orlandis, Historia del cristianismo,
Rialp, Madrid 1983.

A. Torresani, Breve storia della
Chiesa, Ares, Milano 1989.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/tema-14-la-
storia-della-chiesa/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/tema-14-la-storia-della-chiesa/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-14-la-storia-della-chiesa/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-14-la-storia-della-chiesa/

	TEMA 14. La storia della Chiesa

