
opusdei.org

Tema 12.
L’Incarnazione

Questa è l’Incarnazione: Gesù è
il Figlio Unico di Dio, che si è
fatto uomo per la nostra
salvezza. È perfetto Dio e
perfetto uomo: assunse la
nostra condizione materiale e
corporea, sottoposta a molte
necessità, per salvarci dai nostri
peccati. Santa Maria è
veramente la Madre di Dio,
perché colui che ella ha
concepito come uomo, per
opera dello Spirito Santo, non è
altri che il Figlio Eterno del
Padre.



25/09/2023

1. L’Incarnazione. L’identità di
Gesù nel Nuovo Testamento

I vangeli ci raccontano la storia di
Gesù, cioè il fondamento di tutta la
dottrina cristologica. La cristologia
non è altro che la riflessione su chi è
Gesù e su che cosa è venuto a fare nel
mondo.

Questa riflessione ha il suo punto di
partenza negli scritti del Nuovo
Testamento: i vangeli, le lettere di
san Paolo e di san Giovanni, e gli altri
testi. Essi si interrogano allo stesso
tempo su Gesù e sulla sua
importanza per l’uomo. E partono da
una convinzione molto importante:
che Gesù non può essere solamente
un uomo. Infatti, negli anni che
seguirono alla risurrezione i primi
cristiani veneravano il nome di Gesù,



lo lodavano, gli cantavano inni e la
domenica si riunivano per celebrare
in sua memoria l’eucaristia.

Era qualcosa di molto logico
considerando la vita di Gesù nel suo
insieme. Alla luce di quello che
raccontano i vangeli, si constata
come Gesù si considerasse il
rappresentante unico di Dio nel
mondo, si attribuisse con semplicità e
naturalezza prerogative divine, come
perdonare i peccati, modificare la
parola che Dio aveva dato al popolo
attraverso Mosè o richiedere un
amore assoluto alla sua persona; e
confermasse tutto questo con
miracoli importanti, come la
risurrezione di Lazzaro, a
dimostrazione della sua signoria e
del suo potere sugli elementi cosmici,
sugli uomini e sui demoni. E risuscitò
Lui stesso inviando lo Spirito Santo
dal trono del Padre. Il che voleva
anche dire che Gesù aveva compiuto
le promesse che Dio aveva fatto a



Israele per i tempi ultimi e definitivi:
la promessa di instaurare un Regno
che sarebbe durato eternamente, del
quale Egli, Gesù, era il Messia-Re
intronizzato nei cieli. Gesù non
poteva essere soltanto un uomo, per
quanto molto santo si potesse
immaginare.

Questa convinzione si
contrapponeva, tuttavia, a una
domanda fondamentale: che
relazione aveva Gesù con Dio? Per i
primi cristiani non era semplice
rispondere a questa domanda. Essi
confessavano che c’era un solo Dio,
ma si rendevano anche conto che
Gesù aveva agito e parlato come se
egli stesso fosse Dio. Il problema
allora era molto chiaro: si può dire
che Gesù è Dio? Se sì, in che senso?
Non vorrebbe dire ammettere due
dèi? Ma sarebbe stato un assurdo,
perché loro, come tutti gli ebrei,
erano anche convinti che non c’è -
che non può esserci altro che un solo



Dio. Allora, qual è la relazione di
Gesù con il Dio di Israele?

Le soluzioni soddisfacenti a questa
riflessione arriveranno un po’ per
volta. Già nelle lettere di san Paolo
vediamo che l’apostolo esprime in
vari modi la divinità di Gesù, senza
confonderla con Dio Padre e senza
mai parlare di due dèi. Per esempio,
nella prima lettera ai Corinzi scrive:
«Per noi c’è un solo Dio, il Padre, dal
quale tutto proviene e noi siamo per
lui; e un solo Signore, Gesù Cristo, in
virtù del quale esistono tutte le cose e
noi esistiamo grazie a lui»[1]. Usa
questa espressione, «un solo Dio... e
un solo Signore», che in pratica mette
allo stesso livello Dio Padre e Cristo.
dato che nell’Antico Testamento
“Signore” era «il nome più abituale
per indicare la stessa divinità del Dio
di Israele»[2]. «Attribuendo a Gesù il
titolo divino di Signore - dice il 
Catechismo della Chiesa Cattolica -, le
prime confessioni di fede della



Chiesa affermano, fin dall’inizio, che
la potenza, l’onore e la gloria dovuti
a Dio Padre convengono anche a
Gesù, perché Egli è di “natura
divina”»[3].

Tutto questo è espresso ancora più
chiaramente nel Vangelo di san
Giovanni, che fin dall’inizio distingue
con grande chiarezza Dio Padre dalla
Parola di Dio, che era presso Dio da
sempre e che era Dio essa stessa[4].
Gesù, dice san Giovanni, è la Parola
incarnata, che si è fatta uomo ed è
venuta al mondo per la nostra
salvezza. Questa è l’Incarnazione.
Questa Parola esisteva prima del
tempo e della creazione e, dunque,
non è creata. È stata sempre Parola
del Padre, e perciò si distingue dal
Padre pur essendo in relazione con
Lui. Si tratta di un testo importante,
nel quale san Giovanni risolve il
problema di dire che Gesù è Dio
senza essere costretti a dire che
esistono due dei. Questa Parola -



pensa san Giovanni - è divina come il
Padre stesso, ma non può essere
considerata un secondo Dio perché è
completamente relativa al Padre. Qui
si apre la strada alla considerazione
dell’unico Dio come Trinità di
persone: Padre, Figlio e Spirito. Così
nel Nuovo Testamento il Dio d’Israele
apre la sua intimità e si rivela come
Amore, un Amore che realizza la
perfetta unità delle tre persone
divine.

2. L’identità e l’Incarnazione di
Gesù alla luce dei concili
cristologici

Nei secoli che seguirono all’età
apostolica, la Chiesa definì meglio la
sua conoscenza di Gesù,
approfondendola sulla base di quello
che aveva affermato il Nuovo
Testamento. L’espansione della



evangelizzazione portò il Vangelo a
entrare in contatto con il mondo non
ebraico, e in particolare con il
pensiero greco, che ammetteva una
pluralità di dèi di gradi diversi.

In tale contesto si poteva pensare che
Gesù fosse un secondo Dio, minore
del Padre e capace di modificarsi e di
incarnarsi (a differenza del Padre
che sarebbe immutabile). Questa fu
la proposta di Ario, contro la quale
reagì il Concilio di Nicea nell’anno
325[5]. In questo concilio si diede
forma a quello che tutte le
domeniche recitiamo nel Credo, vale
a dire, che Gesù è «Dio da Dio, Luce
da Luce, Dio vero da Dio vero,
generato, non creato, della stessa
sostanza del Padre». Con questo
rimaneva chiaro che il Padre e il
Figlio condividono la stessa e unica
divinità e hanno la medesima
dignità.



Un secolo dopo sorse un altro
problema importante: se Gesù è Dio,
come può essere uomo allo stesso
tempo? L’esperienza ci dice che un
uomo è un individuo e anche Dio è
un essere individuale distinto. Come
possono essere allora una medesima
realtà? Quando pensiamo a Cristo,
non si tratterà piuttosto di due esseri
diversi benché profondamente uniti
in qualche modo? In questa
direzione si dirigeva la proposta del
patriarca di Costantinopoli, Nestorio.
Per lui Dio e l’uomo Gesù formano
una unità perché agiscono sempre in
perfetta sintonia. Come un cavallo
lanciato al galoppo e il fantino che lo
guida agiscono in sintonia, si
accordano l’un l’altro, benché in
realtà siano due esseri distinti che
compongono un’unica figura.
Secondo questa impostazione,
Nestorio concludeva che Gesù era
nato, era vissuto in Palestina, era
morto sulla croce, ecc., mentre di Dio
non si poteva dire la stessa cosa. La



Parola eterna è immutabile e non
può nascere come un essere umano.
Per ciò stesso non si può dire
neppure che Maria è Madre di Dio:
ella è solo madre dell’uomo Gesù.

Il problema della soluzione di
Nestorio è che di fatto non garantisce
che Cristo fosse un solo essere, una
sola realtà vivente, come è chiaro dai
vangeli. A questa interpretazione si
oppose il Concilio di Èfeso nell’anno
431. Questo Concilio sostenne che la
seconda persona della Trinità, la
Parola di Dio, si era fatta carne, vale
a dire, aveva fatta propria, come
integrandola in se stessa, una natura
umana[6]. Per questa ragione è un
unico essere e non due realtà
distinte, più o meno unite, come
sosteneva Nestorio. Con il nome
“Gesù”ci riferiamo al Verbo, una
volta che ha fatto sua la natura
umana, una volta che si è fatto uomo.
Questa dottrina è conosciuta con il
nome di “unione ipostatica” (perché



l’umano si inserisce nella persona
preesistente del Verbo = nella 
hypostasis del Verbo). Essa venne
formulata appunto nel Concilio di
Efeso.

Vi fu, comunque, chi equivocò questa
dottrina e pensò che l’elemento
umano in Cristo, assorbito com’era
nella persona divina, finiva per
dissolversi in essa. Così la natura
umana di Gesù perdeva ogni sua
consistenza. Per rimediare a questo
errore venti anni dopo un altro
Concilio ecumenico, celebrato nella
città di Calcedonia, riformulò la
dottrina di Efeso in una maniera
piuttosto diversa: Gesù è una sola
persona - disse il Concilio -, ma esiste
in un duplice modo: come Dio
eternamente e come uomo nel
tempo. È vero Dio e vero uomo,
perfetto Dio e uomo completo e
integro. A partire da lì i concili
successivi precisarono la dottrina di
Calcedonia e ne trassero alcune



conseguenze come, per esempio, che
Gesù ha una vera volontà umana,
dato che è veramente uomo. E come
uomo compì l’opera della nostra
salvezza.

3. Che cos’è l’Incarnazione

Al di là delle problematiche storiche,
la parte fondamentale della dottrina
dell’incarnazione consiste nella
presenza personale del Figlio di Dio
nella storia. Attraverso le sue parole
e i suoi gesti umani noi conosciamo il
Figlio di Dio, e in qualche modo
comprendiamo come è Dio stesso. E
ciò che constatiamo soprattutto è che
Dio è amore, un amore forte capace
di dare la vita per noi.

L’Incarnazione è opera di Dio Trino.
Il Padre invia il Figlio nel mondo,
ovvero, il Figlio entra nel tempo e fa
sua la sostanza umana, l’umanità che



lo Spirito Santo suscita nel seno
verginale di Maria, con la
cooperazione e il consenso di lei. In
tal modo, la Parola di Dio, che
esisteva eternamente, comincia a
esistere anche come uomo nella
storia.

La presenza nella storia del Figlio di
Dio è anche vicinanza del Padre e
dello Spirito Santo, perché in Gesù, e
attraverso di Lui, anche le altre
persone divine si fanno conoscere
agli uomini. San Giovanni ha insistito
particolarmente su questi punti: la
venuta di Gesù rivela i tratti intimi e
inaccessibili dell’Essere divino, di
modo che Colui che «nessuno ha mai
visto»[7] si rende palese nella vita di
Cristo, l’Unigenito incarnato. Cristo
mostra nei suoi gesti, nei suoi affetti
e nelle sue parole, la sua relazione
con il Padre e con gli uomini, la
benevolenza di Dio verso le creature
e il valore e il significato della realtà
terrena.



Gesù, dunque, è il Figlio Unico di Dio
che si è fatto uomo per la nostra
salvezza. È anche il Portatore dello
Spirito Santo, il suo tempio e la sua
dimora nella storia, e perciò viene
chiamato anche Cristo, l’Unigenito.
Anche alcuni personaggi dell’antico
Israele vennero unti con olio a
motivo di una loro particolare
vocazione o missione e per
esprimere la presenza in essi dello
Spirito divino, ma l’unzione di Gesù è
molto più radicale perché deriva dal
suo assumere l’umanità, dal mistero
dell’incarnazione. Gesù viene al
mondo unto totalmente dallo Spirito,
e perciò tutto in Lui evoca la
presenza divina e rispecchia la
purezza e la spiritualità della realtà
del cielo.

Inoltre questa radicale presenza
dello Spirito lo colma di grazia e di
doni soprannaturali, che Egli mette
in atto nelle sue azioni, piene di
giustizia e di bontà, e che inspirano



le sue parole, imperiose o dolci, ma
sempre piene di sapienza e di vita.
Tutto in Gesù rivela agli uomini
l’amore di Dio e questo amore, che
colma il suo cuore umano, si riversa
sulle realtà che Egli incontra,
soprattutto quelle corrotte dal
peccato, in modo da risanarle e
ricondurle al Padre.

4. Il mistero dell’Incarnazione: la
conoscenza e la volontà umana di
Gesù

Abbiamo già detto che Gesù è
perfetto Dio e perfetto uomo.
Naturalmente Egli, essendo Dio, ha
una conoscenza eterna e atemporale
di tutte le cose, ma una volta che si fa
uomo la sua conoscenza della realtà
segue le modalità proprie del
conoscere dell’uomo, vale a dire che
anche Gesù, come noi, conosce la



realtà esterna attraverso le
esperienze, le immagini, i concetti,
eccetera, che si formano nella sua
mente umana. Incarnandosi, Cristo
non ha voluto infrangere le leggi
della natura e perciò anche lui ha
dovuto imparare molte cose come
ogni uomo: ha imparato a parlare, a
leggere, a lavorare, a conoscere un
po’ per volta gli elementi necessari
per la vita pratica, e ugualmente ha
dovuto imparare molte cose della
religiosità di Israele che gli hanno
insegnato soprattutto Maria e
Giuseppe.

La mente umana di Cristo, come
qualunque intelligenza umana, era
limitata. Tuttavia, questo non
significa che il Signore non abbia
avuto conoscenze che vanno ben
oltre ciò che è possibile per
l’esperienza o per la scienza umane:
conoscenze soprannaturali. I vangeli
raccontano, per esempio, che Gesù
previde il tradimento di san Pietro e



quello di Giuda. In questi e altri casi
simili si trattava di intuizioni che la
mente umana di Cristo aveva come
frutto della ispirazione divina.

Tuttavia, la conoscenza più
importante e profonda che Gesù
ebbe nella sua vita sulla terra fu
quella di suo Padre Dio. Tale
conoscenza era anche
profondamente soprannaturale e
costituiva una dimensione
permanente della sua vita e della sua
intimità, per il fatto che la sua
persona era eternamente unita al
Padre - Egli è l’Unigenito del Padre - e
la sua umanità era stata assunta
(integrata) nella sua persona. Ecco
perché Gesù sperimentava nella sua
coscienza umana la sua perfetta
unità con il Padre. Aveva piena
coscienza di essere il Figlio di Dio,
inviato nel mondo per salvare gli
uomini.



Il Compendio del Catechismo della
Chiesa Cattolica ha riassunto in
questo modo la conoscenza umana di
Cristo: «Il Figlio di Dio ha assunto un
corpo animato da un'anima razionale
umana. Con la sua intelligenza
umana Gesù ha appreso molte cose
attraverso l'esperienza. Ma anche
come uomo il Figlio di Dio aveva una
conoscenza intima e immediata di
Dio suo Padre. Penetrava
ugualmente i pensieri segreti degli
uomini e conosceva pienamente i
disegni eterni che egli era venuto a
rivelare»[8].

Gesù aveva anche una vera volontà
umana e era un uomo pienamente
libero. Era libero in primo luogo
perché non era soggetto al disordine
interiore che in noi si deve al peccato
originale, e che ci spinge a cedere
facilmente alle tre concupiscenze -
quella del mondo, quella degli occhi
e quella della carne - e a rimanere
loro schiavo. Lo Spirito Santo



modellò la sua umanità sin dall’inizio
nel seno di Maria e dopo fu sempre
pienamente presente nella sua vita.
Ma in un senso più profondo Gesù fu
libero perché le sue azioni furono
sempre mosse dall’amore a suo
Padre e alla missione che Questi gli
aveva affidato. Desiderò in ogni
momento compiere la volontà del
Padre e l’amore dello Spirito Santo
nel suo cuore riempì i suoi atti di
giustizia e di carità. Ecco perché,
come ha detto il Concilio Vaticano II,
Gesù sarà sempre per noi il modello
di ciò che è l’uomo[9].

Questa grande libertà di Cristo si è
manifestata in molti modi: non si è
lasciato condizionare dalle persone o
dalle circostanze o da qualche forma
di paura, né si è piegato alle barriere
culturali della società del suo tempo,
nella quale i giusti disprezzavano i
peccatori e badavano a non
mescolarsi con loro. Gesù, invece,
mangiava con i peccatori e



addirittura scelse alcuni discepoli,
come Matteo, in quegli ambienti che
non erano socialmente ben visti. Non
esitò a mettere da parte alcuni
legalismi superflui, pur molto diffusi
in quel tempo, né ad accendersi d’ira
e rovesciare i tavoli dei
commercianti che profanavano la
sacra dignità del tempio; non si lasciò
condizionare dalla propria famiglia,
né dalle strutture del potere; non
poté evitare di affrontare i farisei e
denunciare tutto quello che facevano
di male; e soprattutto non ebbe alcun
problema nel dare volontariamente
la sua vita per noi. È palese dunque
che Gesù godeva di una grande
libertà, che gli permetteva di
scegliere sempre quello che era
buono per le persone, quello che
faceva piacere al Padre.

In tutto ciò Gesù realizzava con la
propria volontà umana quello che
egli aveva deciso eternamente
insieme al Padre e allo Spirito Santo.



Le azioni di Cristo hanno portato
nella storia l’amore e la misericordia
di Dio per gli uomini.

5. Il valore del mistero
dell’Incarnazione

Quando nel Credo recitiamo «fu
concepito di Spirito Santo, nacque da
Maria Vergine», affermiamo che
l’umanità assunta dal Verbo è vera e
reale, frutto della carne di una
donna, per cui Egli è uno dei nostri e
appartiene alla nostra stirpe. Se così
non fosse, non avrebbe un cuore né
un’anima umani, non potrebbe
soffrire né morire e la risurrezione
non esisterebbe. Ecco perché il
mistero dell’incarnazione è la base e
il presupposto di tutti gli altri misteri
della vita di Gesù.

Il Verbo assunse la nostra condizione
materiale e corporea, sottomessa a



molte necessità, per salvarci dai
nostri peccati e restituirci alla casa di
Dio nostro Padre, dato che Dio ci creò
affinché fossimo suoi figli adottivi.
Quest’opera di salvezza il Signore la
compie con tutte le sue azioni, anche
in quegli anni di gioventù (la
cosiddetta “vita occulta” di Cristo)
che non ebbero una particolare
rilevanza pubblica.

Tutti gli atti di Gesù danno origine
alla nostra redenzione perché,
vivendoli in un modo giusto e retto,
mettono in grado anche noi di viverli
in questo modo, aprendoci la strada.
Ai padri della Chiesa piaceva dire che
Gesù, nel fare propria la nostra
natura, l’aveva risanata e purificata.
Possiamo insistere su questo concetto
dicendo che il Signore, assumendola,
ha purificato la vita di tutti i giorni,
trasformandola in qualcosa che è
gradito a Dio. Come ha affermato san
Josemaría, «Gesù, che cresce e vive
come uno di noi, ci rivela che



l’esistenza umana, con le sue
situazioni più semplici e più comuni,
ha un senso divino»[10]. Dal cielo dove
ora si trova, Gesù risuscitato ci dà la
sua grazia affinché siamo capaci di
scoprire nelle nostre attività
quotidiane l’amore che Dio ha per
noi in modo che siano per noi un
cammino di santificazione. Così
Gesù, con la sua stessa vita, è per noi
la via che ci conduce al Padre.

A parte il loro valore redentivo, tutte
le opere di Gesù hanno anche un
valore ricapitolativo, dato che
realizzano il progetto di Dio
sull’umanità e instaurano la
sovranità di Dio, il suo regno, nel
mondo.

6. Maria, la madre di Dio e della
Chiesa



La Vergine Maria fu predestinata ad
essere Madre di Dio fin dall’eternità
in connessione con l’Incarnazione
del Verbo.

«Per essere la Madre del Salvatore,
Maria “da Dio è stata arricchita di
doni degni di una così grande
carica” (LG 56)»[11]. L’arcangelo san
Gabriele, nel momento
dell’Annunciazione, la saluta come
«piena di grazia»[12]. Prima che il
Verbo si incarnasse, Maria era già,
data la sua corrispondenza ai doni
divini, piena di grazia. Il Signore le
concesse i doni speciali di grazia
perché la preparava ad essere sua
Madre. Guidata da essi, poté dare il
suo libero assenso all’annuncio della
sua vocazione[13], rimanere pura da
ogni peccato personale[14] e mettersi a
completo servizio dell’opera
redentrice del Figlio.

Ella stessa fu redenta fin dal suo
concepimento: «È quanto afferma il



dogma dell’Immacolata Concezione,
proclamato da Papa Pio IX nel 1854:
“La beatissima Vergine Maria nel
primo istante della sua concezione,
per una grazia ed un privilegio
singolare di Dio onnipotente, in
previsione dei meriti di Gesù Cristo
Salvatore del genere umano, è stata
preservata intatta da ogni macchia
del peccato originale” (DS 2803)»[15].

Santa Maria è veramente la Madre di
Dio perché «colui che Maria ha
concepito come uomo per opera dello
Spirito Santo [...] è il Figlio eterno del
Padre, la seconda Persona della
Santissima Trinità»[16].

Maria fu sempre Vergine. Sin dai
tempi più antichi la Chiesa confessa
nel Credo e celebra nella sua liturgia
«Maria come la [...] “sempre-
vergine” (cfr. LG 52)»[17]. Questa fede
della Chiesa si riflette nella formula
antica: «Vergine prima del parto, nel
parto e dopo il parto». Fin dall’inizio



«la Chiesa ha confessato che Gesù è
stato concepito nel seno della Vergine
Maria per la sola potenza dello
Spirito Santo, vale a dire, senza
intervento di uomo, ma per opera
dello Spirito Santo»[18]. Maria fu
anche vergine nel parto, perché
Gesù, nascendo, consacrò la sua
verginità[19]. Ed è rimasta vergine
anche dopo la nascita di Gesù.

Maria fu assunta in Cielo.
«L’immacolata Vergine, preservata
immune da ogni macchia di colpa
originale, finito il corso della sua vita
terrena, fu assunta alla celeste gloria
col suo corpo e con la sua anima, e
dal Signore esaltata come la Regina
dell’universo, perché fosse più
pienamente conformata al Figlio suo,
il Signore dei dominanti, il vincitore
del peccato e della morte»[20]. La sua
Assunzione costituisce
un’anticipazione della risurrezione
degli altri cristiani.



Maria è la Madre del Redentore. Per
questo la sua maternità divina
comporta anche la sua cooperazione
nella salvezza degli uomini: «Maria,
[...] abbracciando con tutto l’animo e
senza essere ritardata da alcun
peccato, la volontà divina di
salvezza, si è offerta totalmente come
la serva del Signore alla persona e
all’opera del Figlio suo, mettendosi al
servizio del mistero della redenzione
sotto di lui e con lui, con la grazia di
Dio onnipotente»[21]. Questa
cooperazione si manifesta
principalmente nella sua maternità
spirituale. È veramente madre nostra
nell’ordine della grazia e coopera alla
nascita alla vita della grazia e allo
sviluppo spirituale dei fedeli. Inoltre,
dal cielo ci guida come madre
procurando con la sua molteplice
intercessione le grazie di Dio di cui
abbiamo bisogno per la nostra
vocazione cristiana e per la nostra
salvezza[22].



Maria è modello della Chiesa: «La
Vergine Maria è il modello della fede
e della carità per la Chiesa. “Per
questo è riconosciuta quale
sovreminente e del tutto singolare
membro della Chiesa” (LG 53), ed è
“la figura [...] della Chiesa” (LG
63)»[23]. San Paolo VI, il 21 novembre
1964, ha nominato solennemente
Maria Madre della Chiesa, per
sottolineare in modo esplicito la
funzione materna che la Vergine
esercita sul popolo cristiano.

Si capisce, sulla base di quanto
abbiamo esposto, come mai la
devozione della Chiesa per la
Santissima Vergine sia un elemento
intrinseco del culto cristiano. La
Santissima Vergine «viene dalla
Chiesa giustamente onorata con un
culto speciale»[24], dimostrato dalle
numerose feste, memorie liturgiche e
pratiche di pietà che noi cattolici le
dedichiamo.



Antonio Ducay

Bibliografia di base

- Catechismo della Chiesa Cattolica,
nn. 430-534, 720-726, 963-975.

- Giovanni Paolo II, Catechesi sul
Credo. 2. Credo in Gesù Cristo,
Libreria Editrice Vaticana, Città del
Vaticano 1992.

Letture raccomandate

- Antonio Ducay, Jesús, el Hijo
Salvador, Rialp, Madrid 2015 (in
particolare, i capitoli II-IV).

- Vicente Ferrer Barrientos, Jesucristo
nuestro Salvador, Rialp, Madrid 2015.



[1] 1 Cor 8, 6.

[2] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 446.

[3] Ivi, n. 449.

[4] Cfr. Gv 1, 1.

[5] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 465.

[6] Cfr. Ivi, n. 446

[7] Gv 1, 18.

[8] Compendio del Catechismo della
Chiesa Cattolica, n. 90.

[9] Cfr. Gaudium et spes, n. 22.

[10] È Gesù che passa, n. 14

[11] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 490

[12] Lc 1, 28.



[13] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 490.

[14] Cfr. Ivi, n. 493.

[15] Cfr. Ivi, n. 491.

[16] Cfr. Ivi, n. 495.

[17] Ivi, 499; cfr. Ivi, 496-507

[18] Ivi, n. 496.

[19] Cfr. Ivi, n. 499.

[20] Ivi, n. 966.

[21] Lumen Gentium, n. 56

[22] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 969.

[23] Ivi, n. 967.

[24] Ivi, n. 971.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/tema-12-
lincarnazione/ (16/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/tema-12-lincarnazione/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-12-lincarnazione/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-12-lincarnazione/

	Tema 12. L’Incarnazione

