opusdei.org

Tema 10. Il peccato e
la misericordia di
Dio

La perdita del senso del peccato
ha portato a non comprendere
piu la necessita della salvezza e,
di conseguenza, alla
dimenticanza di Dio per
indifferenza. Tuttavia il trionfo
di Cristo é I’espressione della
sua misericordia verso I'uomo:
“amore e piu forte del
peccato”. La misericordia € la
legge fondamentale che abita
nel cuore di ogni persona
quando guarda il fratello che
incontra lungo il cammino della
vita.



16/08/2023

1. Il mistero della misericordia
nonostante il peccato

Accanto alle grandi conquiste della
nostra civilta, il panorama del mondo
contemporaneo presenta anche
ombre e incertezze tutt’altro che
superficiali in quanto «gli squilibri
che il mondo moderno patisce sono
collegati con lo squilibrio
fondamentale che affonda le sue
radici nel cuore umano»m.

La persona umana in quanto
creatura deve fare i conti con molti
limiti. Quando si sperimenta
I'impossibilita di dare risposta al
male, alla sofferenza e all’ingiustizia,
in molti casi piu che la supplica a Dio
misericordioso, sgorga una sorta di
accusa, frutto dell’indignazione.
L’esperienza del male e della



sofferenza si converte cosi in una
giustificazione per allontanarsi da
Dio, senza prendere in
considerazione la sua bonta
misericordiosa. Alcuni arrivano
persino a convincersi che la
sofferenza sia un castigo divino nei
confronti del peccatore, deformando
cosi, ancora di piu, la misericordia di
Dio.

Si instaura in questo modo un circolo
vizioso. San Giovanni Paolo II
affermava che «al cuore del dramma
vissuto dall'uomo contemporaneo é
I'eclissi del senso di Dio e
dell'uomo»rp.

Sembra che Dio non sia rilevante
perché non puo risolvere i nostri
problemi. Per un verso, non abbiamo
chiaro di aver bisogno di salvezza,
d’altra parte la salvezza offerta dalla
Chiesa di Gesu Cristo non ci sembra
adeguata.



La conseguenza finale di questa
eclissi di Dio é il rifiuto sociale della
necessita di ricorrere al perdono e
alla misericordia di Dio. In questo
modo la perdita del senso del peccato
ha portato alla perdita della necessita
della salvezza e di conseguenza
all'oblio di Dio per indifferenza.

Per questo motivo, quanto piu la
coscienza umana, soccombendo alla
secolarizzazione, perde il senso della
parola misericordia, tanto piu la
Chiesa sente come un imperativo il
diritto e il dovere di predicare il Dio
della misericordia. Il mistero della
fede cristiana sembra trovare la sua
sintesi in questa parola. La missione
evangelizzatrice e ’'annuncio a viva
voce che in Cristo, crocifisso, morto e
risorto, si realizza la piena e
autentica liberazione dal male, dal
peccato e dalla morte.s

Gesu Cristo e il volto della
misericordia del Padre. «E come se



Cristo avesse voluto rivelare che il
limite imposto al male, la cui causa e
vittima risulta essere I’'uomo, € in
definitiva la Divina Misericordia»

Il trionfo di Cristo e I’espressione
della sua misericordia verso gli
uomini, manifestazione che «’amore
e piu forte del peccato», «piu forte
che la morte e ogni male».is1 Il mondo
riuscira a raggiungere la pace,
superando la guerra e la violenza,
solo se invoca la misericordia: «Gesu,
confido in Te»e.

Non é facile dare una risposta
all’evidenza del male nel mondo,
forse perché il male & un mistero piu
che un problema, un mistero nel
quale siamo tutti coinvolti
personalmente, un mistero che non
sirisolve con la teoria, ma con un
approccio vitale o esistenziale.

Abbiamo sempre bisogno di
contemplare il mistero della
misericordia: la relazione tra la



sofferenza, I'ingiustizia, il peccato, gli
uomini e Dio, perché, come afferma
papa Francescorr, la misericordia é la
legge fondamentale che abita nel
cuore di ogni persona quando
guarda il fratello che incontra lungo
il cammino della vita. Misericordia e
la parola che rivela il mistero della
Santissima Trinita. Misericordia é
I’atto ultimo e supremo con il quale
Dio ci viene incontro, pertanto la
misericordia € la via che unisce
I'uomo a Dio.

Nella vita della Chiesa la
misericordia e una realta
permanente, ma ci sono momenti nei
quali siamo chiamati a fissare il
nostro sguardo su di essa con
maggiore intensita.

2. Il peccato si comprende a partire
dalla misericordia



«Dio e infinitamente buono e tutte le
sue opere sono buone. Tuttavia
nessuno sfugge all'esperienza della
sofferenza, dei mali presenti nella
natura — che appaiono legati ai limiti
propri delle creature — e soprattutto
al problema del male morale»s:.
«Nella storia dell'uomo é presente il
peccato: sarebbe vano cercare di
ignorarlo o di dare altri nomi a
questa oscura realta»w. Ma, da dove
viene il male e, in particolare, il male
morale?

Per rispondere a questa domanda
dobbiamo soffermarci sul mistero di
Dio perché il peccato puo essere
compreso solo a partire dal Dio-
misericordia di Gesu Cristo. «“I1
mistero [...] dell’iniquita” (Ts 2, 7) si
chiarisce solo alla luce del “Mistero
della pieta” (1 Tm 3, 16). La
rivelazione dell’amore divino in
Cristo ha reso manifeste sia
I’estensione del male sia la
sovrabbondanza della grazia (cfr. Rm



5, 20). Dobbiamo pertanto esaminare
la questione dell’origine del male
tenendo fisso lo sguardo della nostra
fede su colui che, solo, ne e il
vincitore (cfr. Lc 11, 21-22; Gv 16, 11;
1 Gv 3, 8)»r101.

Come afferma Pascal nei suoi
Pensieri, la conoscenza di Dio senza
la conoscenza della necessita della
nostra redenzione risulta
ingannevole, cosi come lo &
riconoscere la nostra miseria senza
riconoscere il Redentoreq1.

Per chiarire la realta del peccato, la
luce della Rivelazione divina ci parla
soprattutto del peccato delle origini,
ma il punto di partenza per
comprenderlo e il messaggio della
misericordia divina rivelata da Gesu.




3. Peccato e misericordia. I1
peccato originale: una verita
essenziale della fede

«La dottrina del peccato originale &,
per cosl dire, “il rovescio” della
Buona Novella che Gesu e il
Salvatore di tutti gli uomini, che tutti
hanno bisogno della salvezza e che la
salvezza e offerta a tutti grazie a
Cristo»iz.

«Il racconto della caduta (cfr. GS 13,
1) attraverso un linguaggio per
immagini afferma un avvenimento
primordiale, un fatto che ebbe luogo
all’inizio della storia dell’'uomo (cfr.
GS 13, 1). La Rivelazione ci da la
certezza della fede che tutta la storia
umana é segnata dal peccato
originale liberamente commesso dai
nostri progenitori»s.

«Dietro la scelta disobbediente dei
nostri progenitori c'eé una voce
seduttrice, che si oppone a Dio, (cfr.
Gen 3, 1-5) la quale, per invidia, li fa



cadere nella morte (cfr. Sb 2, 24). La
Scrittura e la Tradizione della Chiesa
vedono in questo essere un angelo
caduto, chiamato Satana o diavolo
(cfr. Gv 8, 44; Ap 12, 9). La Chiesa
insegna che all’inizio era un angelo
buono, creato da Dio»1a.

«L'uomo, tentato dal diavolo, ha
lasciato che si spegnesse nel suo
cuore la fiducia nei confronti del suo
Creatore (cfr. Gen 3, 1-11) e,
abusando della propria liberta, ha
disobbedito al comandamento di Dio.
In cio e consistito il primo peccato
dell'uomo (cfr. Rm 5, 19). In seguito,
ogni peccato sara una disobbedienza
a Dio e una mancanza di fiducia
nella sua bonta»usi.

«La Scrittura mostra le conseguenze
drammatiche di questa prima
disobbedienza. Adamo ed Eva
perdono immediatamente la grazia
della santita originaria (cfr. Rm 3,
23). Hanno paura di Dio (cfr. Gen 3,



9-10) di cui si sono fatti una falsa
immagine falsa, quella cioé di un Dio
geloso delle proprie prerogative (cfr.
Gen 3, 5)»1e).

Come conseguenza, «I’armonia nella
quale essi erano posti, grazie alla
giustizia originale, é distrutta; la
padronanza delle facolta spirituali
dell’anima sul corpo é infranta (cfr.
Gen 3, 7); 'unione dell’'uomo e della
donna é sottoposta a tensioni (cfr.
Gen 3, 11-13); i loro rapporti saranno
segnati dalla concupiscenza e dalla
tendenza all’asservimento (cfr. Gen 3,
16)»p71.

Sispezza anche ’armonia con la
creazione; «la creazione visibile
diventa aliena e ostile all’'uomo (cfr.
Gen 3, 17-19). A causa dell’'uomo la
creazione e soggetta “alla schiavitu
della corruzione” (Rm 8, 21). Infine,
la conseguenza esplicitamente
annunciata nell’ipotesi della
disobbedienza (cfr. Gen 2, 17), si



realizzera: I'uomo “tornera in
polvere, quella polvere dalla quale
stato tratto” (Gen 3, 19). La morte
entra nella storia dell’'umanita (cfr.
Rm 5, 12)»ns1.

«Dopo questo primo peccato, il
mondo é inondato da una vera
“invasione” del peccato: il fratricidio
commesso da Caino contro Abele
(cfr. Gen 4, 3-15); 1a corruzione
universale quale conseguenza del
peccato (cfr. Gen 6, 5-12; Rm 1, 18-32);
nella storia di Israele il peccato si
manifesta frequentemente
soprattutto come infedelta al Dio
dell’Alleanza e come trasgressione
della Legge di Mosé; anche dopo la
Redenzione di Cristo, fra i cristiani, il
peccato si manifesta in svariati modi
(cfr.1Co 1, 6; Ap 2, 3)»pa1.




4. Conseguenze del peccato
originale per 'umanita

L’esistenza umana mostra I’evidenza
del peccato nella nostra vita e che il
peccato non vuol dire che siamo
cattivi per natura, ma e conseguenza
di una libera scelta del male. Ma da
dove viene il peccato? Il male morale
non appartiene alla struttura umana,
non proviene né dalla struttura
sociale dell’'uomo, né dalla sua
materia, e neppure ovviamente da
Dio o da un destino immodificabile.
Il realismo cristiano pone 'uvomo di
fronte alla propria responsabilita:
egli puo fare il male come
conseguenza della sua liberta e
I'unico responsabile di cio non puo
essere che lui stessoro.

«Cio che la Rivelazione divina ci
insegna coincide con I’esperienza
stessa. Infatti 'uomo, nell’esaminare
il suo cuore, si scopre anche inclinato
al male e immerso in molti mali che



non possono procedere dal suo
Creatore, che € buono. Rifiutando
con frequenza di riconoscere Dio
come suo principio, ha infranto
I’ordine rispetto al suo fine ultimo e,
nello stesso tempo, ’ordine dentro di
Sé, con tutti gli uomini e con tutte le
cose create»qa.

Lungo la storia la Chiesa ha
formulato il dogma del peccato
originale opponendosi sia
all’ottimismo esagerato, sia al
pessimismo esistenzialepz). In
opposizione a Pelagio che riteneva
che 'uomo puo realizzare il bene con
le sue sole forze naturali e che la
grazia € un mero aiuto esterno,
minimizzando cosi sia la portata del
peccato di Adamo, sia la Redenzione
operata da Cristo - ridotti
rispettivamente a un buono o cattivo
esempio -, il Concilio di Cartagine
(418), sulla scorta di Sant’Agostino,
ha proclamato la priorita assoluta



della grazia perché 'uomo, dopo il
peccato, € rimasto feritos.

D’altra parte, mentre Lutero
sosteneva che dopo il peccato 'uomo
e essenzialmente corrotto nella sua
natura, che la sua liberta € ormai
annullata e che c’é peccato in tutto
cio che fa, il Concilio di Trento (1546)
ha affermato la rilevanza ontologica
del battesimo che cancella il peccato
originale; e che, anche se
permangono le sue conseguenze, tra
le quali la concupiscenza, che non va
pero identificata con il peccato stesso
(a differenza di quanto affermato da
Lutero), ’'uomo resta libero nei suoi
attl e puo ottenere meriti con le
opere buone, sostenute dalla
graziapzal.

Alla base della posizione luterana, e
anche di alcune interpretazioni
recenti di Gen 3, c’@ una
comprensione non adeguata della
relazione tra 1) natura e storia, 2)



piano psicologico-esistenziale e piano
ontologico, 3) individuo e collettivita.

1. Anche se ci sono alcuni
elementi di carattere mitico nel
racconto della Genesi

(intendendo il concetto di mito nel
suo significato migliore, ovvero di
parola-narrazione che da origine e
che quindi é il fondamento della
storia successiva), sarebbe un errore
interpretare il racconto della caduta
come una spiegazione simbolica
della originaria condizione di
peccato dell’'umanita. Questa
interpretazione trasforma la natura
in un fatto storico, rendendolo mitico
e inevitabile: paradossalmente se il
senso di colpa e conseguenza del
fatto di riconoscersi “naturalmente”
peccatori, viene mitigata. se non
eliminata, la responsabilita
personale nel peccato poiché 'uomo
non potrebbe evitare cio a cui tende
spontaneamente.



E corretto invece affermare che la
condizione di peccato appartiene alla
dimensione storica del’'uomo e non
alla sua natura originaria.

2. Dato che dopo il battesimo
rimangono alcune conseguenze del
peccato, il cristiano puo
sperimentare con forza la tendenza
verso il male sentendosi
profondamente peccatore, come
capita nella vita dei santi. Tuttavia
questa prospettiva esistenziale non e
I'unica, né quella fondamentale in
quanto il battesimo ha realmente
cancellato il peccato originale e ci ha
resi figli di Diorsi. Dal punto di vista
ontologico il cristiano in grazia e
giusto davanti a Dio. Lutero ha
radicalizzato la prospettiva
esistenziale, estendendola alla
comprensione a tutta la realta, e per
questo considerandola come segnata
ontologicamente dal peccato.



3. Il terzo punto riguarda la
questione della trasmissione del
peccato originale, «un mistero che
non possiamo comprendere
pienamente»pe. La Bibbia insegna
che i nostri progenitori trasmisero il
peccato a tutta 'umanita. I capitoli
seguenti della Genesipe7 narrano la
progressiva corruzione del genere
umano stabilendo un parallelo tra
Adamo e Cristo. San Paolo afferma:
«Come per la disobbedienza di un
solo uomo tutti furono costituiti
peccatori, cosi anche per
I’obbedienza di uno solo [Cristo] tutti
saranno costituiti giusti»ps). Questo
parallelismo aiuta a capire
correttamente l'interpretazione che
si suole dare del termine adamah
come singolare collettivo: come
Cristo € uno solo e
contemporaneamente capo della
Chiesa, cosi Adamo é uno solo e nello
stesso tempo capo dell’'umanitas.
«Per questa “unita del genere
umano” tutti gli uvomini sono



coinvolti nel peccato di Adamo, cosi
come tutti sono coinvolti nella
giustizia di Cristo»sol.

La Chiesa intende in modo analogico
il peccato originale dei progenitori
ereditato dall’'umanita. «<Adamo ed
Eva commettono un peccato
personale, ma questo peccato intacca
la natura umana, che essi
trasmettono in una condizione
decaduta. Della santita e della
giustizia originali. Si tratta di un
peccato che sara trasmesso per
propagazione a tutta I'umanita, cioe
con la natura umana privata della
santita e della giustizia originali.

Per questo il peccato originale é
chiamato peccato in senso analogico:
€ un peccato contratto e non
commesso, uno stato e non un
atto»si. Cosl, «anche se proprio a
ciascuno, in nessun discendente di
Adamo ha un carattere di colpa
personale»sz).



Per alcune persone e difficile
accettare I'idea di un peccato
ereditatoss), soprattutto se si ha una
visione individualista della persona e
della liberta. «Che cosa c’entro io con
il peccato di Adamo? Perché devo
pagare le conseguenze di un peccato
commesso da altri?»

Queste domande riflettono I’assenza
del senso di reale solidarieta che
esiste tra tutti gli uomini in quanto
creati da Dio. Paradossalmente,
questa assenza puo essere intesa
proprio come una manifestazione
della condizione di peccato
trasmessa ad ognuno, in quanto il
peccato originale offusca la
comprensione di quella profonda
fraternita del genere umano che ne
rende possibile la trasmissione.

Davanti alle tristi conseguenze del
peccato e alla sua universale
diffusione ha senso domandarsi:



“Perché Dio non ha impedito che il
primo uomo peccasse?»

«San Leone Magno risponde:
“L’ineffabile grazia di Cristo ci ha
dato beni migliori di quelli di cui
I'invidia del demonio ci aveva privati
(Ser 73, 4)”. E San Tommaso
d’Aquino: “Nulla si oppone a che la
natura umana sia stata destinata ad
un fine piu alto dopo il peccato. Dio
infatti permette che ci siano mali per
trarre da essi un bene piu grande”.
Da qui il detto di San Paolo: “Laddove
e abbondato il peccato, ha
sovrabbondato la grazia” (Rm 5, 20).
Percio nella benedizione del cero
pasquale si dice: “O felice colpa che
hai meritato un tale e cosi grande
Redentore!” (Summa Theologiae, 111,
1, 3, ad 3)»3a.




5. La vita come lotta tra peccato e
misericordia

Questo sguardo al peccato a partire
dalla Redenzione di Cristo
comprende con lucido realismo la
situazione dell’'uomo e il suo agire
nel mondo. Il cristiano deve essere
consapevole sia della grandezza della
sua condizione di figlio di Dio, sia del
fatto di essere peccatore.

Questo realismo:

1. previene tanto ’ottimismo
ingenuo, quanto il pessimismo
disperato e «offre uno sguardo
di lucido discernimento sulla
situazione dell'uomo e del suo
agire nel mondo. [...] Ignorare
che I'uvomo ha una natura ferita,
incline al male, é causa di gravi
errori nel campo
dell'educazione, della politica,
dell'azione sociale e dei
costuminyss).



2. Da una serena fiducia in Dio,
Creatore e Padre
misericordioso, che non
abbandona la sua creatura,
perdona sempre e conduce
tutto verso il bene, anche in
mezzo alle avversita. «Ripeti:
“Omnia in bonum!”, tutto quello
che succede, “tutto quello che
mi succede”, & per il mio bene...
Pertanto questa e la conclusione
giusta: accetta come una dolce
realta cio che ti sembra cosi
COStOSO»361.

3. Suscita un atteggiamento di
profonda umilta che porta a
riconoscere i propri peccati
senza stupirsene e a dolersene
principalmente in quanto sono
offesa a Dio, non tanto perché
implicano un difetto personale.

4. Aiuta a distinguere cio che e
proprio della natura umana in
quanto tale da cio che e
conseguenza della ferita del
peccato nella natura umana.



Dopo il peccato, non tutto cio
che si sperimenta in modo
spontaneo € buono. La vita
umana ha quindi il carattere di
un combattimento: é necessario
lottare per comportarsi in modo
umano e cristianopsn. «La
tradizione della Chiesa ha
sempre considerato i cristiani
come milites Christi, soldati di
Cristo. Soldati che portano agli
altri la serenita mentre
combattono costantemente le
proprie cattive inclinazioni»ss:.
Il cristiano che si sforza di
evitare il peccato non perde
nulla di cio che rende la vita
buona e bella. Dinanzi all’idea
che é necessario che 'uomo
faccia il male per sperimentare
la sua libera autonomia, perché
in fondo una vita senza peccato
€ noiosa, si staglia la figura di
Maria, concepita senza peccato,
che ci mostra che una vita
completamente donata a Dio



lungi dal produrre noia, si
trasforma in un’avventura
piena di luce e di infinite
sorpreserss.

6. La tenerezza di Dio: peccato,
salvezza, misericordia

La misericordia di Dio si innalza
imponente davanti alla realta del
peccato. Gesu Cristo € il volto di
questa misericordia, lo si puo notare
nel suo atteggiamento verso i
peccatori («<non sono venuto a
chiamare i giusti, ma i peccatori»)
come Zaccheo, il paralitico, la donna
adultera, la Samaritana, Maria
Maddalena, il buon ladrone, Pietro e
innumerevoli altri personaggi.

Lo si vede in modo particolare nelle
parabole della misericordia, come
quella del figliol prodigo, portando a
pieno compimento tutto



I'insegnamento dell’Antico
Testamento sul Dio «misericordioso e
pietoso, lento all'ira e ricco di grazia
e di fedelta»uo. A cio si riferiscono
piu volte i Salmi: il Signore é «pietoso
e misericordioso, lento all'ira e
grande in bonta e in verita»uu;
«Buono e pietoso ¢ il Signore, lento
all'ira e grande nell'amore»uz;
«Buono e giusto e il Signore, il nostro
Dio e misericordioso»us;; «Paziente e
misericordioso e il Signore, lento
all'ira e ricco di graziaraa.

Nella Passione di Gesu tutta la
sporcizia del mondo entra in contatto
con 'immensamente Puro, con il
Figlio di Dious. La cosa normale é
che cio che e impuro contagi e
contamini cio con cui viene in
contatto. In questo caso, avviene il
contrario: quando il mondo con tutta
la sua ingiustizia e le crudelta che lo
contaminano, entra in contatto con
Colui che e immensamente Puro, in
questo contatto ingiustizia e crudelta



vengono davvero assorbite,
annullate, trasformate mediante il
Suo amore infinito.

Il male, I'ingiustizia che deteriora il
mondo e offusca 'immagine che ci
facciamo di Dio, € una realta che
esiste per colpa nostra. Non puo
essere semplicemente ignorata, deve
essere eliminata. Non si tratta di un
Dio crudele che esiga qualcosa di
inarrivabile, & vero piuttosto il
contrario: Dio stesso si pone come
luogo di riconciliazione e, nel Suo
Figlio, prende la sofferenza sopra di
sé. Dio stesso introduce nel mondo la
sua infinita purezza come dono, Dio
stesso «beve il calice» di tutto cio che
e terribile e ristabilisce cosi il diritto
mediante la grandezza del Suo
amore che, attraverso la sofferenza,
trasforma le tenebre.

Gesu nella Passione invoca il Padre
con tutte le sue forze. In qualche
modo, «Tutte le angosce dell'umanita



di ogni tempo, schiava del peccato e
della morte, tutte le implorazioni e le
intercessioni della storia della
salvezza confluiscono in questo grido
del Verbo incarnato. Ed ecco che il
Padre le accoglie e, al di 1a di ogni
speranza, le esaudisce risuscitando il
Figlio suo»us. Questa sofferenza
porta dentro di sé la miseria, il
peccato e la morte degli uomini, tutto
il male della storia, e lo supera, lo
salva.

La Croce e I'ultima parola dell’amore
di Cristo per noi, ma non e l'ultima
parola del Dio dell’Alleanza. Questa
ultima parola sara pronunciata
all’alba della Domenica: «E
risorto»pu7. Dio risuscita Suo Figlio
Gesu Cristo e, in Cristo, ci dona la vita
cristiana per sempre.

Pablo Marti del Moral




Bibiliografia di base

- Catechismo della Chiesa Cattolica n°
374-421

- San Giovanni Paolo II, Credo in Dio
Padre Onnipotente (I), ed. Piemme

- Francesco, Misericordiae Vultus, 11-
IV-2015

[1] Concilio Vaticano II, Gaudium et
spes, n. 10.

[2] San Giovanni Paolo II, Evangelium
vitae, n. 21.

[3] Cfr. san Giovanni Paolo II,
Redemptoris missio, n. 44.

[4] San Giovanni Paolo II, Memoria e
identita.



[5] Queste espressioni ricorrono piu
volte in: san Giovanni Paolo II, Dives
in Misericordia.

[6] Santa Faustina, Diario della Divina
Misericordia nella mia anima, nn. 47,
309, 327, 949.

[7] Cfr. Francesco, Misericordiae
Vultus, n. 2.

[8] Ivi, n. 385.
[9] Ivi, n. 386.
[10] Ivi, n. 385.

[11] B. Pascal, Pensieri, n. 556 (ed.
Brunschvicg) e n. 449 (ed. Lafuma).

[12] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 389.

[13] Cfr. Concilio di Trento: DS 1513;
Pio XII, Humani generis: ibid., 3897;
Paolo VI, discorso 11- VII- 1966.



[14] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 391.

[15] Ivi, n. 397.
[16] Ivi, n. 399.
[17] Ivi, n. 400.
[18] Ibid.

[19] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 401.

[20] Cfr. Ivi, n. 387.
[21] Gs 13, 1.

[22] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 406.

[23] Cfr. DH 223-227; cfr. anche il
Concilio II di Orange del 529; DH
371-372.

[24] Cfr. DH 1511-1515

[25] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 405.



[26] Ivi, n. 404.

[27] Cfr. Gen 4, 1; cfr. Catechismo
della Chiesa Cattolica, n. 401.

[28] Rm 5, 19.

[29] Questa é la principale ragione
per la quale la Chiesa ha letto sempre
il racconto della caduta in un’ottica
di monogenismo (provenienza del
genere umano da una sola coppia).
L’ipotesi contraria, il poligenismo,
parve imporsi come dato scientifico
(e anche esegetico) per alcuni anni,
ma oggigiorno a livello scientifico si
considera piu plausibile la
discendenza biologica da una sola
coppia (monofiletismo). Dal punto di
vista della fede, il poligenismo e
problematico, poiché non si vede
come possa conciliarsi con la
Rivelazione circa il peccato originale
(cfr. Pio XII, Humani Generis, DH
3897), anche se si tratta di una
questione sulla quale occorre ancora
investigare e riflettere.



[30] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 404.

[31] Ibid.

[32] Ivi, n. 405. In questo senso si &
tradizionalmente fatta la distinzione
tra peccato originale originante (il
peccato personale commesso dai
nostri progenitori) e il peccato
originale originato (lo stato di
peccato nel quale nasciamo noi, loro
discendenti).

[33] Cfr. san Giovanni Paolo II,
Udienza generale, 24-1X-1986, n. 1.

[34] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 412.

[35] Ivi, n. 407.

[36] San Josemaria, Solco, 127; cfr.
Rm 8, 28.

[37] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 409.



[38] San Josemaria, E Gestt che passa,
74.

[39] Cfr. Benedetto XVI, Omelia, 8-
XII-2005.

[40] Es 34, 6.

[41] Sal 86, 15.
[42] Ivi 103, 8.
[43] Ivi 116, 5.
[44] Ivi 145, 8.

[45] Questo commento sulla purezza
di Cristo e la sozzura del peccato si
trova in Benedetto XVI, Gesu di
Nazaret, vol. 2

[46] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2606

[47] Encuentro, Madrid 2011, pp.
269-270




pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-it/article/tema-10-il-
peccato-e-la-misericordia-di-dio/
(26/01/2026)


https://opusdei.org/it-it/article/tema-10-il-peccato-e-la-misericordia-di-dio/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-10-il-peccato-e-la-misericordia-di-dio/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-10-il-peccato-e-la-misericordia-di-dio/

	Tema 10. Il peccato e la misericordia di Dio

