
opusdei.org

Su “Pensamiento y
Cultura” - 26 ottobre
2001

Il Prelato dell’Opus Dei
commenta, in una intervista
pubblicata sulla rivista
“Pensamiento y Cultura”, alcuni
temi legati al pluralismo
culturale, alla pace e al ruolo
dell’università nella società
attuale.

03/12/2002

Monsignore, sappiamo che Lei
segue molto da vicino gli



avvenimenti della Colombia, e
gliene siamo riconoscenti. Noi
colombiani siamo in maggioranza
cattolici e sappiamo di dover
contribuire a creare una società
giusta. Cosa ci suggerisce per
contribuire a risolvere i gravi
conflitti – la guerra civile e il
terrorismo - che il Paese sta
attraversando?

So che l’attuale situazione è per voi
colombiani fonte di sofferenza e che
in un modo o nell’altro tutti ne
pagate le conseguenze. Il pericolo è
che qualcuno cada in una sorta di
rassegnazione. Di fronte ai problemi
non si può restare passivi. Bisogna
cercare una soluzione senza
stancarsi, senza perdere la speranza
e con senso di responsabilità,
adoperandosi - nel posto che
ciascuno occupa nella società - per
dare un contributo personale alla
pace.



La pace è come un grande fiume
alimentato da numerosi affluenti e
sorgenti: tutti sono importanti.
Bisogna svolgere un intenso
apostolato a favore della pace; un
apostolato che è la sintesi
dell’orazione, dello spirito di
comprensione e della collaborazione
di tutti.

Prima di arrivare qui soffrivo per
voi; ora che sono in Colombia soffro
ancora di più. Il problema che
angustia ora la Colombia riguarda
anche il resto del mondo. Prego
incessantemente la Madonna perché
ottenga la pace per questa terra. La
chiesa prelatizia dell’Opus Dei a
Roma è intitolata a Santa Maria della
Pace e, in fondo alla navata, c’è un
candelabro votivo con candele
sempre accese per invocare dalla
Madonna la pace per ogni persona e
per tutta l’umanità. Una di queste
candele arderà in continuazione per
impetrare la pace per la Colombia. Vi



consiglio inoltre di rivolgervi
all’intercessione del Beato Josemaría,
grande amico e promotore della
pace, e che ama molto il vostro
paese. Vorrei tanto che molti lo
invocassero per chiedere la pace per
questa vostra terra.

Nei presenti sconvolgimenti
sociali, quale dovrebbe essere, a
suo parere, il ruolo dell’Università
della Sabana e, più in generale,
dell’Università?

Mi viene in mente ciò che rispose il
Beato Josemaría a un giornalista che
gli aveva rivolto una domanda
analoga. Disse che l’Università non è
estranea ai problemi umani. Essa è il
luogo idoneo per acquisire la
preparazione che permetterà di
contribuire a risolvere i grandi
problemi sociali e a difendere i diritti
fondamentali della persona. Non
dobbiamo comunque dimenticare
che non c’è un solo modo di risolvere



i problemi sociali. Per la soluzione di
un problema specifico vi possono
essere proposte diverse e tutte
legittime. L’Università deve
rispettare questa libertà per svolgere
il suo ruolo nella società.

Giovanni Paolo II diceva anni
addietro ad un gruppo di studenti
universitari che “la Chiesa non ha
pronto un progetto di università né
di società; ha però un progetto di
uomo, di un uomo nuovo rinato
attraverso la grazia” (Omelia agli
universitari, 5.VI.1979). Per questo
l’Università deve far sì che gli
studenti ricevano una formazione
integrale e comprendano la
grandezza di questo progetto di
uomo nuovo rinato attraverso la
grazia. E lo possono comprendere in
modo vitale, iniziando liberamente –
è una possibilità valida per tutti - un
cammino personale di rinnovamento
spirituale, con l’indispensabile aiuto
dei sacramenti. Perché, lo sapete



bene, scienza e fede avanzano
tenendosi per mano. La fede che
professate illumina il vostro lavoro
intellettuale e la scienza che
insegnate vi aiuta ad approfondire la
fede.

La cultura attuale è quella
dell’uomo moderno con i suoi
progressi tecnologici e la facilità di
comunicare, ma anche i suoi
problemi. La concezione pluralista
oggi dominante a volte sembra
schiacciarci. Come possono
coesistere la nostra identità e la
costruzione del futuro con la fede e
la ragione, come dice Giovanni
Paolo II? Come essere cristiani nel
XXI secolo?

Il pluralismo culturale non
rappresenta un problema per i
cristiani, ma una realtà da accettare.
Il Papa in diverse occasioni ci ha
sollecitato a portare a termine la
nuova evangelizzazione anche nel



campo della cultura. Non c’è alcun
motivo di timore. Nella Lettera Novo
Millennio Ineunte egli dice che “Nella
condizione di più spiccato pluralismo
culturale e religioso, quale si sta
prospettando nella società del nuovo
millennio, tale dialogo è importante
anche per mettere un sicuro
presupposto di pace” (n. 55). E più
recentemente ha affermato che la
globalizzazione “non è, a priori, né
buona né cattiva. Sarà quel che la
gente la farà diventare. Nessun
sistema è fine a se stesso, e occorre
insistere sul fatto che la
globalizzazione, come qualunque
altro sistema, deve essere al servizio
della persona umana, della
solidarietà” (Discorso alla Pontificia
Accademia delle Scienze sociali,
27.IV.2001, n. 2).

Il vero problema è dunque
l’individualismo egoista e il Papa ci
incoraggia a correggere questa
nostra tendenza. “E’ l’ora di una



nuova ‘fantasia della carità’, che si
dispieghi non tanto e non solo
nell’efficacia dei soccorsi prestati, ma
nella capacità di farsi vicini, solidali
con chi soffre” (Novo Millennio
Ineunte, n. 50). In questo senso, si
può e si deve favorire nel mondo
attuale la globalizzazione della
carità, con l’aiuto della scienza, della
tecnologia, delle arti e della facilità di
comunicare. Ma non ci sarà
solidarietà globale senza solidarietà
personale.

La società attuale si caratterizza
per la cura dell’immagine e
dell’apparenza. La verità è
considerata una cosa secondaria,
talvolta sconveniente o antiquata.
Si accetta la realtà quasi con una
strizzatina d’occhio. Però è certo
che senza verità non c’è spazio per
una vita coerente. Che cosa
possiamo fare per coltivare la
verità ed essere coerenti?



In quanto universitari avete l’obbligo
di ricercare e trasmettere la verità. Il
cristiano coerente si rifiuta di
convivere con la menzogna o con la
frivolezza. Per questo i cristiani
risultano scomodi in un mondo fatto
di interessi, dove contano solamente
il potere, il denaro e i simboli della
ricchezza. Ma nel mondo ci sono
molti “nostalgici” della verità. Anzi,
in un certo senso, lo siamo tutti.
Abbiamo “nostalgia” di una verità
bella, pulita e trasparente:
splendente, potremmo dire
parafrasando il titolo di una enciclica
del Papa. Chi di noi non desidera la
compagnia di un amico sincero che
dice la verità, che non ci inganna, che
non è egoista, che ci aiuta e che ci
corregge quando occorre? “Dire la
verità con carità” è un detto cristiano
capace di saziare la sete di questo
nostro mondo.

Il suo recente libro ‘Itinerari di
vita cristiana’ ha avuto un



notevole successo. Com’è possibile
un fatto del genere in questa
società apparentemente così
indifferente agli ideali? Quale tra i
temi trattati nel libro vorrebbe
particolarmente sottolineare?

Le donne e gli uomini di oggi hanno
fame di Dio. Il Papa lo ha espresso
bene dicendo che stiamo iniziando
una nuova primavera cristiana.
Abbiamo appena finito di celebrare il
grande Giubileo dell’anno duemila,
un anno di ringraziamento per
l’Incarnazione del Figlio di Dio. E’
Gesù Cristo, come sempre, la novità
permanente verso cui si dirigono
tutti i nostri progetti, anche quelli del
secolo XXI, riassumibili
nell’espressione ‘riempire di
significato cristiano la vita
ordinaria’. E’ questo il nocciolo del
messaggio del Beato Josemaría. Il
libro ‘Itinerari di vita cristiana’ è
nato a partire dalla mia esperienza di
vita quotidiana accanto al Fondatore



dell’Opus Dei tra il 1950 e il 1975:
venticinque anni in cui ho visto il
Beato Josemaría cercare, frequentare
e amare Gesù. Con il libro ho voluto
contribuire a far riscoprire il volto di
Cristo verso il quale ci ha indirizzati
Giovanni Paolo II durante il Giubileo.

Estratto // rivista Pensamiento y
Cultura (Università della
Sabana, Colombia)

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/su-pensamiento-
y-cultura-26-ottobre-2001/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/su-pensamiento-y-cultura-26-ottobre-2001/
https://opusdei.org/it-it/article/su-pensamiento-y-cultura-26-ottobre-2001/
https://opusdei.org/it-it/article/su-pensamiento-y-cultura-26-ottobre-2001/

	Su “Pensamiento y Cultura” - 26 ottobre 2001

