
opusdei.org

Spunti per pregare a
casa

Può esserti utile trovare, di
tanto in tanto, un tempo
prolungato da dedicare
interamente al Signore. Per
aiutarti in questo tempo di
preghiera, ti proponiamo un
possibile schema e del
materiale. Prendi con la
massima libertà questa
proposta:l’unico obiettivo è
stare in raccoglimento in
compagnia del Signore.

20/02/2021



In questo articolo segnaliamo dei 
contenuti utili per la preghiera
personale di ogni giorno presenti sul
nostro sito.

Spunti per pregare a casa (febbraio
2021) ► Scarica la guida in formato
pdf

Spunti per pregare a casa, indice
dei contenuti

Invocazione allo Spirito Santo

Meditazione personale, Le
Beatitudini

Lettura spirituale

Esame di coscienza

Visita al Santissimo Sacramento

Comunione spirituale

https://opusdei.org/it/article/spunti-per-la-preghiera-di-ogni-giorno-dal-mattino-alla-sera/
https://opusdei.org/it/article/spunti-per-la-preghiera-di-ogni-giorno-dal-mattino-alla-sera/
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/spunti-preghiera-febbraio-202120210219-092021.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/spunti-preghiera-febbraio-202120210219-092021.pdf


Dedicare del tempo esclusivo alla
preghiera

È difficile, nei ritmi intensi delle
nostre giornate, riuscire a dedicare
un po’ di tempo al Signore. Alla fine
rimaniamo sempre con il rammarico
di lasciare troppo poco spazio alla
preghiera.

Per questo è di grande aiuto la
pratica del ritiro mensile: un tempo
prolungato, una volta al mese,
dedicato interamente al Signore. Se
puoi partecipare ad un ritiro mensile
organizzato, non farti sfuggire
l’opportunità, anche se ti richiedesse
un po’ di sforzo liberarti da altri
impegni.

Se non puoi, prova almeno a
raccoglierti per un tempo consistente
(un’ora o due). Meglio se in una
chiesa, in modo da poter stare alla
presenza del Signore nell’eucaristia.
Evitando le distrazioni distrazioni,



magari con il cellulare/tablet in
modalità “uso in aereo”.

Per aiutarti in questo tempo di
preghiera, ti proponiamo un
possibile schema e del materiale.
Soffermati a pregare liberamente tra
un’attività e l’altra. Ovviamente
l’unico obiettivo è stare in
raccoglimento in compagnia del
Signore, quindi prendi con la
massima libertà questa proposta e
utilizza il materiale che segue come
meglio credi.

Se puoi dedicare un po' più di tempo
a questo appuntamento, ti
consigliamo di includere la recita del
Rosario, magari come prima cosa,
per chiedere l'aiuto di Maria.

Inoltre, specialmente durante la
Quaresima, può essere molto
fruttuoso praticare la devozione
della Via Crucis.

https://opusdei.org/it/article/preghiere-online-santo-rosario/
https://opusdei.org/it/article/preghiere-online-santo-rosario/
https://opusdei.org/it-it/article/via-crucis-con-san-josemaria/
https://opusdei.org/it-it/article/via-crucis-con-san-josemaria/


Invocazione allo Spirito Santo

Nel nome del Padre e del Figlio e
dello Spirito Santo.

Vieni, Santo Spirito, riempi il cuore
dei tuoi fedeli e accendi in essi il
fuoco del tuo amore. Concedimi la
tua grazia per questo tempo di
preghiera che sto iniziando.

Padre nostro. Ave Maria. Gloria al
Padre.

Leggi il brano del Vangelo. Se ti aiuta,
leggilo più volte, facendo attenzione
ai dettagli e provando a immaginarti
la scena. Chiediti che cosa vuol dire
l'insegnamento di Gesù; poi chiediti
come si applica questo insegnamento
alla tua vita. Cerca sempre di
dialogare con il Signore.

Dal Vangelo di Matteo (5,1-12)



Vedendo le folle, Gesù salì sul monte:
si pose a sedere e si avvicinarono a
lui i suoi discepoli. Si mise a parlare
e insegnava loro dicendo:

«Beati i poveri in spirito, perché di
essi è il regno dei cieli.

Beati quelli che sono nel pianto,
perché saranno consolati.

Beati i miti, perché avranno in
eredità la terra.

Beati quelli che hanno fame e sete
della giustizia, perché saranno
saziati.

Beati i misericordiosi, perché
troveranno misericordia.

Beati i puri di cuore, perché
vedranno Dio.

Beati gli operatori di pace, perché
saranno chiamati figli di Dio.



Beati i perseguitati per la giustizia,
perché di essi è il regno dei cieli.

Beati voi quando vi insulteranno, vi
perseguiteranno e, mentendo,
diranno ogni sorta di male contro di
voi per causa mia. Rallegratevi ed
esultate, perché grande è la vostra
ricompensa nei cieli. Così infatti
perseguitarono i profeti che furono
prima di voi».

* * * * *

Meditazione personale, Le
Beatitudini

Di seguito vengono alcuni testi, che
possono arricchire la tua
meditazione su questo brano del
Vangelo. Soffermati con calma su
ciascuno, lascia che ispirino il tuo
dialogo con Dio.

Dalla esortazione apostolica di papa
Francesco, Gaudete et exsultate (nn.
63-64)



63. Ci possono essere molte teorie su
cosa sia la santità, abbondanti
spiegazioni e distinzioni. Tale
riflessione potrebbe essere utile, ma
nulla è più illuminante che ritornare
alle parole di Gesù e raccogliere il
suo modo di trasmettere la verità.
Gesù ha spiegato con tutta semplicità
che cos’è essere santi, e lo ha fatto
quando ci ha lasciato le Beatitudini
(cfr Mt 5,3-12; Lc 6,20-23). Esse sono
come la carta d’identità del cristiano.
Così, se qualcuno di noi si pone la
domanda: “Come si fa per arrivare
ad essere un buon cristiano?”, la
risposta è semplice: è necessario fare,
ognuno a suo modo, quello che dice
Gesù nel discorso delle Beatitudini
(Cfr Omelia a S. Marta del 9 giugno
2014). In esse si delinea il volto del
Maestro, che siamo chiamati a far
trasparire nella quotidianità della
nostra vita.

64. La parola “felice” o “beato”
diventa sinonimo di “santo”, perché



esprime che la persona fedele a Dio e
che vive la sua Parola raggiunge, nel
dono di sé, la vera beatitudine.

Da Amici di Dio di san Josemaría (n.
123)

Molti anni fa – più di venticinque –
frequentavo una mensa di carità, per
mendicanti che non avevano altro
pasto giornaliero che quello che lì
veniva distribuito. Era un locale
spazioso, amministrato da un gruppo
di buone signore. Dopo la prima
distribuzione, venivano altri
mendicanti a raccogliere qualcosa
che avanzava e, in questo secondo
gruppo, un povero attirò la mia
attenzione: era proprietario di un
cucchiaio di peltro! Lo cavava di
tasca con circospezione, con
cupidigia, lo guardava avidamente e,
dopo aver assaporato la sua razione,
guardava di nuovo il cucchiaio con
occhi che gridavano: è mio!, gli dava
un paio di leccate per pulirlo e,



soddisfatto, lo riponeva di nuovo tra
le pieghe dei suoi cenci.
Effettivamente, quel cucchiaio era
suo! Il misero mendicante, in mezzo
a quella gente, ai suoi compagni di
sventura, si riteneva ricco.

Nella stessa epoca conoscevo una
signora, con titolo nobiliare, Grande
di Spagna. Davanti a Dio, questo non
significa niente: siamo tutti uguali,
tutti figli di Adamo e di Eva, creature
deboli, con virtù e difetti, capaci – se
il Signore ci abbandona – di
compiere i delitti più gravi. Da
quando Cristo ci ha redenti, non ci
sono differenze di razza, di lingua, di
colore, di lignaggio, di censo...: siamo
tutti figli di Dio. La signora di cui sto
parlando abitava in un palazzo
aristocratico, ma per sé non
spendeva neppure due pesetas al
giorno. Invece, retribuiva molto bene
la servitù, e il resto lo destinava
all’aiuto dei bisognosi, assegnando a
se stessa privazioni di ogni genere. A



questa donna non mancavano i beni
che molti ambiscono, ma
personalmente era povera, molto
mortificata, completamente
distaccata da tutto. Avete capito? Del
resto, è sufficiente ascoltare le parole
del Signore: Beati i poveri in spirito,
perché di essi è il regno dei cieli [Mt
5, 3].

Se vuoi raggiungere questo spirito, ti
consiglio di essere parco con te stesso
e molto generoso con gli altri; evita le
spese superflue per lusso, per
capriccio, per vanità, per comodità...;
non crearti esigenze.

Dalla esortazione apostolica di papa
Francesco, Gaudete et exsultate (nn.
75-76)

«Beati quelli che sono nel pianto,
perché saranno consolati».

75. Il mondo ci propone il contrario:
il divertimento, il godimento, la
distrazione, lo svago, e ci dice che



questo è ciò che rende buona la vita.
Il mondano ignora, guarda dall’altra
parte quando ci sono problemi di
malattia o di dolore in famiglia o
intorno a lui. Il mondo non vuole
piangere: preferisce ignorare le
situazioni dolorose, coprirle,
nasconderle. Si spendono molte
energie per scappare dalle situazioni
in cui si fa presente la sofferenza,
credendo che sia possibile
dissimulare la realtà, dove mai, mai
può mancare la croce.

76. La persona che vede le cose come
sono realmente, si lascia trafiggere
dal dolore e piange nel suo cuore, è
capace di raggiungere le profondità
della vita e di essere veramente
felice. Quella persona è consolata,
ma con la consolazione di Gesù e non
con quella del mondo. Così può avere
il coraggio di condividere la
sofferenza altrui e smette di fuggire
dalle situazioni dolorose. In tal modo
scopre che la vita ha senso nel



soccorrere un altro nel suo dolore,
nel comprendere l’angoscia altrui,
nel dare sollievo agli altri. Questa
persona sente che l’altro è carne
della sua carne, non teme di
avvicinarsi fino a toccare la sua
ferita, ha compassione fino a
sperimentare che le distanze si
annullano. Così è possibile accogliere
quell’esortazione di san Paolo:
«Piangete con quelli che sono nel
pianto» (Rm 12,15). Saper piangere
con gli altri, questo è santità.

Lettura spirituale

La conversione dei figli di Dio (San
Josemaria, È Gesù che passa, punti dal
57 al 66)

57. Siamo entrati nel tempo di
Quaresima, tempo di penitenza, di
purificazione, di conversione. Non è
un compito facile. Il cristianesimo



non è un cammino comodo: non
basta "stare" nella Chiesa e far
passare gli anni. Nella nostra vita,
vita di cristiani, la prima conversione
— quel momento irripetibile,
indimenticabile, in cui si vede con
tanta chiarezza tutto ciò che il
Signore ci chiede — è importante;
però ancora più importanti e difficili
sono le conversioni successive. Per
agevolare l'opera della grazia divina
che si manifesta in esse, occorre
conservare un animo giovane,
invocare il Signore, ascoltarlo,
scoprire ciò che in noi non va,
chiedere perdono.

Invocabit me et ego exaudiam eum,
se mi invocherete vi ascolterò, dice il
Signore (Sal 90, 15 [introito della
Messa]). Considerate quanto è
meravigliosa la sollecitudine di Dio
verso di noi; è sempre disposto ad
ascoltarci, sempre attento alla parola
dell'uomo. In ogni tempo — ma ora
in modo speciale, perché il nostro



cuore è ben disposto, deciso a
purificarsi — Egli ci ascolta e non
sarà sordo alle richieste di un cuore
contrito e umiliato (Sal 50, 19).

Il Signore ci ascolta per intervenire,
per entrare nella nostra vita,
liberarci dal male, colmarci di bene: 
Eripiam eum et glorificabo eum (Sal
90, 15 [introito della Messa]), ci
libererà e ci glorificherà. Ecco la
speranza della gloria: ritroviamo qui,
come già in altre occasioni, l'inizio di
quell'intimo movimento che è la vita
spirituale. La speranza di questa
glorificazione accresce la nostra fede
e stimola la nostra carità. In tal modo
le tre virtù teologali, virtù divine che
ci fanno simili a Dio nostro Padre,
diventano operanti.

Quale miglior modo di cominciare la
Quaresima? Il rinnovamento della
fede, della speranza e della carità è la
fonte dello spirito di penitenza, che è
desiderio di purificazione. La



Quaresima non è solo un'occasione
per intensificare le nostre pratiche
esteriori di mortificazione: se
pensassimo che è solo questo, ci
sfuggirebbe il suo significato più
profondo per la vita cristiana, perché
quegli atti esterni — vi ripeto — sono
frutto della fede, della speranza,
dell'amore.

58. Qui habitat in adiutorio Altissimi,
in protectione Dei coeli
commorabitur (Sal 90, 1), abitare
sotto la protezione di Dio, vivere con
Dio: in questo consiste la rischiosa
sicurezza del cristiano. Bisogna
persuadersi che Dio ci ascolta, che è
accanto a noi: e il nostro cuore si
riempirà di pace. Ma vivere con Dio è
indubbiamente un rischio, perché il
Signore non si accontenta di
condividere: chiede tutto. E
avvicinarsi un po' di più a Lui vuol
dire essere disposti a una nuova
conversione, a una nuova
rettificazione, ad ascoltare più



attentamente le sue ispirazioni, i
santi desideri che egli fa sbocciare
nella nostra anima, e a metterli in
pratica.

Certo, dai tempi della nostra prima
decisione cosciente di vivere
integramente la dottrina di Cristo,
abbiamo fatto molti passi sulla strada
della fedeltà alla sua Parola. Eppure,
non è vero che restano ancora tante
cose da fare? Non è vero che resta,
soprattutto, tanta superbia? C'è
indubbiamente bisogno di un nuovo
cambiamento, di una lealtà più
piena, di un'umiltà più profonda,
affinché diminuisca il nostro
egoismo e Cristo cresca in noi; infatti,
illum oportet crescere, me autem
minui (Gv 3, 30), bisogna che Egli
cresca e che io diminuisca.

Non si può rimanere inerti. È
necessario avanzare verso la meta
indicata da san Paolo: Non sono più
io che vivo, ma Cristo vive in me (Gal



2, 20). L'ambizione è grande e nobile:
è l'identificazione con Cristo, la
santità. D'altronde non c'è altra
strada se si desidera essere coerenti
con la vita divina che Dio stesso,
mediante il battesimo, ha fatto
nascere nelle nostre anime. Andare
avanti significa progredire in santità;
si retrocede, invece, se si rinuncia
allo sviluppo della vita cristiana. Il
fuoco dell'amore di Dio ha bisogno di
essere alimentato, di crescere ogni
giorno, di gettare profonde radici
nell'anima; e il fuoco si mantiene
vivo a condizione di bruciare cose
sempre nuove. Se non avvampa,
rischia di estinguersi.

Ricordate le parole di Sant'Agostino:
Se dici basta, sei perduto. Guarda
sempre avanti, cammina sempre,
avanza sempre. Non restare allo
stesso posto, non retrocedere, non
sbagliare strada (SANT’AGOSTINO,
Sermo 169, 15 [PL 38, 926]).



La Quaresima ci pone davanti a degli
interrogativi fondamentali: cresce la
mia fedeltà a Cristo, il mio desiderio
di santità? Cresce la generosità
apostolica nella mia vita di ogni
giorno, nel mio lavoro ordinario, fra i
miei colleghi? Ognuno risponda
silenziosamente, in cuor suo, a
queste domande e scoprirà che è
necessaria una nuova
trasformazione perché Cristo viva in
noi, perché la sua immagine si
rifletta limpidamente nella nostra
condotta.

Se qualcuno vuol venire dietro a me,
rinneghi se stesso, prenda ogni
giorno la sua croce e mi segua (Lc 9,
23). È Cristo che ce lo ripete di nuovo,
sottovoce, intimamente: la Croce ogni
giorno. Non è solo — scrive san
Gerolamo — in tempo di
persecuzione e sotto la costrizione
del martirio che dobbiamo rinnegare
noi stessi quali eravamo in passato,
ma in ogni attimo della nostra vita,



nelle opere, nei pensieri e nelle
parole; e dobbiamo far vedere che
siamo degli esseri effettivamente
rinati in Cristo (SAN GEROLAMO, Ep
121, 3 [PL 22, 1013]).

Queste considerazioni non sono, in
realtà, altro che l'eco di quelle
dell'Apostolo: Se un tempo eravate
tenebra, ora siete luce nel Signore.
Comportatevi perciò come i figli della
luce; il frutto della luce consiste in
ogni bontà, giustizia e verità. Cercate
ciò che è gradito al Signore (Ef 5,
8-10).

La conversione è cosa di un istante;
la santificazione è opera di tutta la
vita. Il seme divino della carità, che
Dio ha posto nelle nostre anime,
aspira a crescere, a manifestarsi in
opere e a produrre frutti che in ogni
momento corrispondano ai desideri
del Signore. È indispensabile quindi
essere disposti a ricominciare, a
ritrovare, nelle nuove situazioni



della nostra vita, la luce e l'impulso
della prima conversione. E questa è
la ragione per cui dobbiamo
prepararci con un approfondito
esame di coscienza, chiedendo aiuto
al Signore, per poterlo conoscere
meglio e per conoscere meglio noi
stessi. Se vogliamo convertirci di
nuovo, questa è l'unica strada.

59. Exhortamur ne in vacuum gratiam
Dei recipiatis (2 Cor 6, 1 [epistola
della Messa]), vi esortiamo a non
ricevere invano la grazia di Dio. La
grazia divina potrà colmare la nostra
anima in questa Quaresima, purché
non chiudiamo le porte del cuore.
Dobbiamo avere buone disposizioni,
il desiderio di trasformarci
veramente, di non giocare con la
grazia di Dio.

Non mi piace parlare di timore,
perché ciò che muove il cristiano è
l'amore di Dio che è stato
manifestato in Cristo e che ci insegna



ad amare tutti gli uomini e l'intera
creazione; dobbiamo però parlare di
responsabilità, di serietà. Non vi fate
illusioni — ci avverte l'Apostolo — ,
non ci si può prendere gioco di Dio
(Gal 6, 7).

Bisogna decidersi. Non si può vivere
con quelle due candele che, secondo
il detto popolare, ogni uomo tiene
accese: una a san Michele e una al
demonio. Bisogna spegnere la
candela del demonio. Dobbiamo
consumare la nostra vita facendola
ardere tutta intera al servizio di Dio.
Se il nostro desiderio di santità è
sincero e docilmente ci mettiamo
nelle mani di Dio, tutto andrà bene.
Perché Dio è sempre disposto a darci
la sua grazia e, specialmente in
questo tempo, la grazia per una
nuova conversione, per un
miglioramento della nostra vita di
cristiani.



Non possiamo considerare la
Quaresima come un periodo
qualsiasi, una ripetizione ciclica
dell'anno liturgico. È un momento
unico; è un aiuto divino che bisogna
accogliere. Gesù passa accanto a noi
e attende da noi — oggi, ora — un
rinnovamento profondo.

Ecce nunc tempus accettabile, ecce
nunc dies salutis (2 Cor 6, 2 [epistola
della Messa]): è il tempo propizio,
l'occasione della salvezza. Si sente di
nuovo il richiamo del Buon Pastore,
la sua voce affettuosa: Ego vocavi te
nomine tuo (Is 43, 1). Ci chiama per
nome, a uno a uno, con l'appellativo
famigliare con cui ci chiamano le
persone che ci amano. La tenerezza
di Gesù è inesprimibile.

Considerate con me quanto è
meraviglioso l'amore di Dio: il
Signore ci viene incontro, ci aspetta,
attende lungo la strada in modo che
non possiamo fare a meno di



vederlo. E ci chiama personalmente,
parlandoci delle nostre cose, che
sono anche le sue: muove la nostra
coscienza al pentimento, l'apre alla
generosità e imprime nelle nostre
anime il desiderio di essere fedeli e
poterci chiamare suoi discepoli. Ci
basta percepire queste intime parole
della grazia, che suonano come un
rimprovero sempre affettuoso, per
renderci conto che Egli non ci ha
dimenticati in tutto il tempo in cui
noi, per nostra colpa, non ci siamo
accorti di Lui. Cristo ci ama con
l'amore infinito del suo Cuore divino.

Guardate come insiste: Al momento
favorevole ti ho esaudito e nel giorno
della salvezza ti ho soccorso (2 Cor 6,
2 [epistola della Messa]). Ti promette
la gloria, il suo amore; te li dà al
momento opportuno e ti chiama. E
tu, che cosa dai al Signore? Come
risponderai? Come risponderò io
stesso all'amore di Gesù che passa
accanto a noi?



Ecce nunc dies salutis, ecco, oggi è il
giorno della salvezza. L'appello del
Buon Pastore giunge sino a noi: Ego
vocavi te nomine tuo, ho chiamato te,
per nome. Bisogna rispondere —
amore con amor si paga — dicendo:
Ecce ego, quia vocasti me (1 Sam 3,
5), mi hai chiamato, eccomi: sono
deciso a non fare che il tempo di
Quaresima passi come l'acqua sui
sassi, senza lasciare traccia; mi
lascerò penetrare, trasformare; mi
convertirò, mi rivolgerò di nuovo al
Signore, amandolo come Egli vuole
essere amato.

Amerai il Signore Dio tuo con tutto il
tuo cuore, con tutta la tua anima e
con tutta la tua mente (Mt 22, 37).
Che cosa resta del tuo cuore —
commenta sant'Agostino — perché tu
possa amare te stesso? Che cosa resta
della tua anima e della tua mente?
"Ex toto, Egli dice, con tutto". Totum
exigit te, qui fecit te (SANT’AGOSTINO,



Sermo 34, 4, 7 [PL 38, 212]), Colui che
ti fece, ti vuole tutto.

60. Dopo questa professione d'amore,
bisogna comportarsi come veri
innamorati di Dio. In omnibus
exhibeamus nosmetipsos sicut Dei
ministros (2 Cor 6, 4 [epistola della
Messa]), comportiamoci in ogni
occasione come servitori del Signore.
Se ti dai a Lui come Lui vuole,
l'azione divina si manifesterà nella
tua condotta professionale, nel
lavoro, nell'impegno per rendere
divine le cose umane, grandi o
piccole che siano, perché mediante
l'amore tutte acquistano una nuova
dimensione.

Ma in questa Quaresima non
possiamo dimenticare che voler
essere servitori di Dio non è facile. Il
testo di san Paolo propostoci dalla
Messa di oggi ce ne ricorda le
difficoltà: Come ministri di Dio —
scrive l'Apostolo — con molta



fermezza nelle tribolazioni, nelle
necessità, nelle angosce, nelle
percosse, nelle prigioni, nei tumulti,
nelle fatiche, nelle veglie, nei digiuni;
con purezza, sapienza, pazienza,
benevolenza, spirito di santità,
amore sincero; con parole di verità,
con la potenza di Dio (2 Cor 6, 4-7).

Nei momenti più diversi della vita, in
tutte le situazioni, dobbiamo
comportarci come servitori di Dio,
sapendo che il Signore è con noi, e
noi siamo suoi figli. Bisogna essere
consapevoli della radice divina della
nostra vita e agire in conseguenza.

Le parole dell'Apostolo devono
riempirvi di gioia, perché sono la
canonizzazione della vostra
vocazione, quella di cristiani comuni,
di coloro che vivono in mezzo al
mondo condividendo con gli altri
uomini, loro uguali, affanni, fatiche e
gioie. Tutto questo è un cammino
divino. Ciò che il Signore vi chiede è



di agire, in ogni momento, come suoi
figli e servitori.

Non dimentichiamo però che le
circostanze ordinarie della vita sono
cammino divino se veramente ci
convertiamo e ci doniamo. Perché il
linguaggio di san Paolo è duro:
promette al cristiano una vita
difficile, rischiosa, in perpetua
tensione. Come è stato sfigurato il
cristianesimo quando se ne è voluto
fare una via comoda! Ma sfigura la
verità anche chi pensasse che questa
vita profonda e seria, che conosce
vivamente tutti gli ostacoli
dell'esistenza umana, sia una vita
angosciata, fatta di oppressione e di
paura.

Il cristiano è realista, di un realismo
soprannaturale e umano che avverte
tutte le sfaccettature della vita: il
dolore e la gioia, la sofferenza
propria e altrui, la sicurezza e il
dubbio, la generosità e la tendenza



dell'egoismo. Il cristiano conosce
tutto e affronta tutto, ricco di
maturità umana e della fortezza che
riceve da Dio.

61. La Quaresima commemora i
quaranta giorni trascorsi da Gesù nel
deserto, in preparazione agli anni di
predicazione che culminarono nella
Croce e nella gloria della Pasqua.
Quaranta giorni di preghiera e di
penitenza. Al loro termine, avviene
l'episodio che la liturgia di oggi offre
alla nostra considerazione nel
Vangelo della Messa: le tentazioni di
Gesù (cfr Mt 4, 1-11). Un episodio
pieno di mistero, che l'uomo cerca
invano di capire — Dio che si
sottomette alla tentazione, che lascia
agire il Maligno — ma che può essere
meditato chiedendo al Signore che ci
faccia comprendere l'insegnamento
che vi è contenuto.

Gesù tentato. La tradizione spiega
questa scena considerando che



Nostro Signore, per darci esempio in
tutto, volle subire anche la
tentazione. E infatti è così, perché
Gesù fu perfetto uomo, uguale a noi
in tutto, meno che nel peccato (cfr Eb
4, 15). Dopo i quaranta giorni di
digiuno, mangiando solo — forse —
erba e radici e bevendo un po'
d'acqua, Gesù sente fame: fame vera,
come quella di qualsiasi creatura. E
quando il diavolo gli propone di
cambiare in pane le pietre, Nostro
Signore non solo rifiuta l'alimento
che il suo corpo reclama, ma
allontana da sé un incitamento più
grave, quello di usare del suo potere
divino per risolvere, se così si può
dire, un problema personale.

Lo avrete notato voi stessi leggendo il
Vangelo: Gesù non fa miracoli in
favore di se stesso. Cambia l'acqua in
vino per gli sposi di Cana (cfr Gv 2,
1-11) e moltiplica i pani e i pesci per
sfamare la folla (cfr Mc 6, 33-46): ma
Lui si guadagna il pane, per lunghi



anni, col suo lavoro. E più tardi,
pellegrino per le contrade di Israele,
vive dell'aiuto di quelli che lo
seguono (cfr Mt 27, 55).

Racconta san Giovanni che, dopo un
lungo viaggio, giunto al pozzo di
Sicar, Gesù manda i suoi discepoli al
paese vicino a cercare provviste; ed
Egli vedendo avvicinarsi una
samaritana, chiede dell'acqua, poiché
non ha di che procurarsene (cfr Gv 4,
4 ss.). Il suo corpo, affaticato dal
lungo cammino, sperimenta la
stanchezza e la sete. In altre
occasioni, per riacquistare le forze, si
abbandona al sonno (cfr Lc 8, 23):
generosità del Signore che si umilia,
che accetta in pieno la condizione
umana, che non si serve del suo
potere divino per sfuggire alle
difficoltà o allo sforzo; che ci insegna
a essere forti, ad amare il lavoro, ad
apprezzare la nobiltà umana e divina
di assaporare le conseguenze del
dono di sé.



Nella seconda tentazione, quando il
diavolo gli propone di gettarsi
dall'alto del Tempio, Gesù rifiuta di
nuovo di servirsi del suo potere
divino. Egli non cerca la vanagloria,
lo spettacolo, la commedia umana di
chi pretende servirsi di Dio come
scenario della propria eccellenza.
Gesù vuole compiere la volontà del
Padre senza affrettare i tempi né
anticipare l'ora dei miracoli; vuole
percorrere passo per passo il faticoso
sentiero degli uomini, l'amabile
cammino della Croce.

Qualcosa di simile accade nella terza
tentazione: gli vengono offerti regni,
potere, gloria. Il demonio pretende di
estendere agli oggetti delle ambizioni
umane l'adorazione che è dovuta
solo a Dio: promette una vita facile a
chi si prostra davanti a lui, davanti
agli idoli. Nostro Signore riporta
l'adorazione al suo unico e vero fine,
a Dio, e riafferma la sua volontà di
servizio: Allontànati da me, Satana,



perché sta scritto: adorerai il Signore
Dio tuo e a lui solo servirai (Mt 4, 10).

62. Impariamo da Gesù. Nella sua
vita terrena non ha voluto la gloria
che gli spettava: pur avendo diritto a
essere trattato come Dio, assunse le
sembianze di servo, di schiavo (cfr
Fil 2, 6-7). Il cristiano impara così che
tutta la gloria è per Iddio, e che non
può servirsi della grandezza sublime
del Vangelo come strumento di
ambizioni e di interessi umani.

Impariamo da Gesù. Il suo
atteggiamento nell'opporsi a ogni
gloria umana è in perfetta
correlazione con la grandezza
incomparabile della sua missione:
quella del Figlio amatissimo di Dio
che si incarna per la salvezza degli
uomini. Una missione che l'amore
del Padre ha circondato di una
sollecitudine piena di tenerezza: 
Filius meus es tu, ego hodie genui te.
Postula a me et dabo tibi gentes



hereditatem tuam (Sal 2, 7-8): tu sei
mio figlio, oggi ti ho generato. Chiedi,
e ti darò le genti in eredità.

Il cristiano che, seguendo Cristo, vive
in atteggiamento di piena adorazione
del Padre, riceve anche lui dal
Signore parole di amorosa
sollecitudine: Lo salverò, perché a
me si è affidato; lo esalterò, perché
ha conosciuto il mio nome (Sal 90, 14
[tratto della Messa]).

63. Gesù ha detto di no al demonio, al
principe delle tenebre. E subito si
manifesta la luce: Allora il diavolo lo
lasciò ed ecco angeli gli si
accostarono e lo servivano (Mt 4, 11).
Gesù ha superato la prova; una vera
prova, commenta sant'Ambrogio,
perché Egli non agì come Dio,
usandone il potere — altrimenti, a
che ci sarebbe servito il suo esempio?
— ma come uomo, servendosi dei
mezzi che aveva in comune con noi



(SANT’AMBROGIO, Expositio Ev. sec.
Lucam 1, 4, 20 [PL 15, 1525]).

Il demonio ha citato con perfidia
l'Antico Testamento: Dio darà ordine
ai suoi angeli di custodire il giusto in
tutti i suoi passi (cfr Sal 90, 11 [tratto
della Messa]). Ma Gesù, rifiutandosi
di tentare il Padre, restituisce al
passo biblico il suo vero significato e
infatti, al momento opportuno, come
conseguenza della sua fedeltà,
vengono i messaggeri di Dio Padre a
servirlo.

La tattica usata da Satana con Gesù
Nostro Signore merita d'essere
considerata: si serve di passi dei libri
sacri, ma ne sfigura il senso in modo
blasfemo. Gesù non si lascia
ingannare: il Verbo fatto carne
conosce bene la Parola divina, scritta
per la salvezza degli uomini e non
per loro confusione e condanna. Ne
possiamo dedurre che chi è unito a
Gesù con l'amore non si lascerà mai



ingannare da fraudolente
interpretazioni della Scrittura,
perché sa che è tipica opera del
diavolo cercare di confondere la
coscienza cristiana adoperando
dolosamente le parole della Sapienza
eterna per trasformare la luce in
tenebre.

Soffermiamoci a contemplare
l'intervento degli angeli nella vita di
Gesù per capire meglio il loro
compito — la missione angelica —
nella vita umana. La tradizione
cristiana descrive l'Angelo Custode
come un grande amico che Dio ha
messo accanto a ogni uomo per
accompagnarlo nel suo cammino. E
per questo ci invita a conoscerlo, a
rivolgerci a lui.

La Chiesa, facendoci meditare questi
passi della vita di Gesù, ci ricorda che
nel tempo di Quaresima — tempo in
cui ci riconosciamo peccatori, pieni
di miserie, bisognosi di purificazione



— c'è posto anche per la gioia. Perché
la Quaresima è anche tempo di
fortezza e di gaudio. Dobbiamo
sentirci pieni di coraggio, perché la
grazia del Signore non può mancare:
Dio sarà sempre accanto a noi e
manderà i suoi angeli perché siano i
nostri compagni di viaggio, i nostri
prudenti consiglieri lungo la via, i
collaboratori in tutte le nostre
imprese. In manibus suis portabunt
te, ne forte offendas ad lapidem
pedem tuum (Sal 90, 12 [tratto della
Messa]); gli angeli ti terranno per
mano, affinché il tuo piede non
inciampi nei sassi.

Dobbiamo imparare a trattare gli
angeli. Rivolgiamoci a loro in questo
momento. Parla al tuo Angelo
Custode e digli che le acque
soprannaturali della Quaresima non
stanno passando invano sulla tua
anima, ma penetrano in profondità,
perché il tuo cuore è contrito.
Chiedigli di presentare al Signore



quella buona volontà che la grazia fa
germogliare dalla tua miseria come
un giglio che fiorisce nel letame. 
Sancti Angeli, custodes nostri,
defendite nos in proelio, ut non
pereamus in tremendo iudicio (da una
preghiera a San Michele, nelle sue
feste liturgiche): santi Angeli Custodi,
difendeteci nella battaglia, affinché
non sia decretata la nostra morte nel
tremendo giudizio.

64. Come si spiega questa preghiera
fiduciosa, questa sicurezza di essere
protetti nella battaglia? È una
convinzione che si basa su una realtà
che non mi stancherò mai di
ammirare: la nostra filiazione divina.
Il Signore, che in questa Quaresima
ci chiede di convertirci, non è un
dominatore tirannico né un giudice
rigido e implacabile: è nostro Padre.
Ci parla dei nostri peccati, dei nostri
errori, della nostra mancanza di
generosità; ma lo fa per liberarci da
tutto questo e offrirci la sua amicizia



e il suo amore. La consapevolezza
della nostra filiazione divina riempie
di gioia la nostra conversione: ci dice
che stiamo tornando alla casa del
Padre.

La filiazione divina è il fondamento
dello spirito dell'Opus Dei. Tutti gli
uomini sono figli di Dio. Ma un figlio
si può comportare con suo padre in
diverse maniere. Bisogna rendersi
conto che il Signore, volendoci suoi
figli, ci ha ammessi a vivere nella sua
casa, in mezzo al mondo: ha voluto
che fossimo della sua famiglia, che
tutte le cose sue fossero nostre e le
nostre sue, che lo trattassimo con
tanta familiarità e fiducia da
chiedergli, come fa il bambino, la
luna!

Un figlio di Dio tratta il Signore come
Padre. Non con ossequio servile né
con riverenza formale, ma con
sincerità e fiducia.



Dio non si scandalizza degli uomini,
non si stanca delle nostre infedeltà. Il
Padre del Cielo perdona qualsiasi
offesa, quando il figlio torna a Lui,
quando si pente e chiede perdono.
Anzi, il Signore è a tal punto Padre da
prevenire il nostro desiderio di
perdono: è Lui a farsi avanti
aprendoci le braccia con la sua
grazia.

Non vi dico cose di mia invenzione.
Basta ricordare la parabola che il
Figlio di Dio ci ha narrato per farci
capire l'amore del Padre che è nei
Cieli: la parabola del figliol prodigo
(cfr Lc 15, 11 ss.).

Quando era ancora lontano — dice la
Scrittura —, suo padre lo vide e si
commosse profondamente; gli corse
incontro, gli gettò le braccia al collo e
lo coprì di baci (Lc 15, 20). Le parole
del testo sacro sono proprio queste:
lo coprì di baci. Si può parlare in
maniera più umana? Si può



descrivere con maggior evidenza
l'amore paterno di Dio per gli
uomini? Davanti a Dio che muove
incontro a noi, non possiamo che
esclamare, con san Paolo, Abba,
Pater! (Rm 8, 15), Padre, Padre mio!
Pur essendo il creatore dell'universo,
non esige titoli altisonanti né si cura
del giusto riconoscimento del suo
potere. Vuole che lo chiamiamo
Padre e che, assaporando questa
parola, l'anima ci si riempia di gioia.

La vita umana, in un certo modo, è
un continuo ritorno alla casa del
Padre. Ritorno mediante la
contrizione, la conversione del cuore,
che presuppone il desiderio di
cambiare, la decisione ferma di
migliorare la nostra vita, e si
manifesta pertanto in opere di
sacrificio e di dedizione. Ritorno alla
casa del Padre per mezzo del
Sacramento del perdono, nel quale,
confessando i nostri peccati, ci
rivestiamo di Cristo e ridiventiamo



suoi fratelli e membri della famiglia
di Dio.

Dio ci aspetta, come il padre della
parabola, con le braccia aperte,
benché non lo meritiamo. Non gli
importa l'entità del nostro debito.
Come nel caso del figliol prodigo,
dobbiamo solo aprire il cuore,
sentire la nostalgia del focolare
paterno, meravigliarci e rallegrarci
di fronte al dono divino di poterci
chiamare e di essere — nonostante
tante mancanze di corrispondenza —
veramente figli di Dio.

65. Che strana capacità ha l'uomo di
dimenticare le cose più meravigliose,
di abituarsi al mistero! Ricordiamo
ancora una volta, in questa
Quaresima, che il cristiano non può
essere superficiale. Pienamente
inserito nel suo lavoro ordinario, in
mezzo agli altri uomini — a cui è
uguale in tutto — attivo, impegnato,
in tensione, il cristiano deve, nello



stesso tempo, essere pienamente in
Dio, perché ne è figlio.

La filiazione divina è una verità lieta,
un mistero di consolazione. Riempie
tutta la nostra vita spirituale perché
ci insegna a trattare, conoscere,
amare il nostro Padre del Cielo, e
colma di speranza la nostra lotta
interiore, dandoci la semplicità
fiduciosa propria dei figli più piccoli.
Più ancora: dal momento che siamo
figli di Dio, questa realtà ci porta
anche a contemplare con amore e
ammirazione tutte le cose che sono
uscite dalle mani di Dio, Padre e
Creatore. E in tal modo siamo
contemplativi in mezzo al mondo,
amando il mondo.

Nella Quaresima, la liturgia ha
presenti le conseguenze del peccato
di Adamo nella vita dell'uomo.
Adamo non volle essere un buon
figlio di Dio e si ribellò. Ma già
risuona incessante l'eco del felix



culpa — felice colpa — che la Chiesa
intera, piena di gioia, canterà nella
veglia di Pasqua (preconio pasquale).

Dio Padre, giunta la pienezza dei
tempi, inviò al mondo il suo Figlio
Unigenito perché ristabilisse la pace;
perché, redenti dal peccato, 
adoptionem filiorum reciperemus (Gal
4, 5), fossimo costituiti figli di Dio,
liberati dal giogo della schiavitù, resi
capaci di partecipare all'intimità
della Trinità divina. E così è stata
data all'uomo nuovo, al nuovo
innesto dei figli di Dio (cfr Rm 6, 4-5),
la possibilità di riscattare la
creazione intera dal disordine,
restaurando tutte le cose in Cristo
(cfr Ef 1, 5-10), in Colui che le ha
riconciliate con Dio (cfr Col 1, 20).

Tempo di penitenza, quindi. Ma la
penitenza, lo abbiamo già visto, non
è un compito negativo. La Quaresima
va vissuta in quello spirito di
filiazione che Cristo ci ha comunicato



e che palpita nella nostra anima (cfr
Gal 4, 6). Il Signore ci chiama ad
avvicinarci a Lui con il desiderio di
essere come Lui: Fatevi imitatori di
Dio, quali figli suoi carissimi (Ef 5, 1),
collaborando umilmente ma con
fervore al divino proposito di unire
ciò che è diviso, di salvare ciò che è
perduto, di ordinare ciò che il
peccato dell'uomo ha sconvolto, di
ricondurre al suo fine ciò che se ne è
allontanato, di ristabilire la divina
concordia di tutto il creato.

La liturgia della Quaresima assume a
volte toni drammatici, conseguenza
della meditazione su ciò che significa
per l'uomo allontanarsi da Dio. Ma
non è questa l'ultima parola. L'ultima
parola la dice Dio, ed è la parola del
suo amore salvifico e misericordioso
e, pertanto, la parola che dichiara la
nostra filiazione divina. Per questo vi
ripeto oggi con san Giovanni: Quale
grande amore ci ha dato il Padre per
essere chiamati figli di Dio, e lo



siamo realmente! (1 Gv 3, 1). Figli di
Dio, fratelli del Verbo fatto carne, di
colui di cui fu detto: In lui era la vita,
e la vita era la luce degli uomini (Gv
1, 4). Figli della luce, dunque, e
fratelli della luce; portatori dell'unica
fiamma capace di accendere i cuori
degli uomini.

Mentre, fra poco, la Santa Messa
proseguirà, ciascuno di voi dovrà
considerare che cosa gli chiede il
Signore, quali propositi, quali
decisioni vuole promuovere in Lui
l'azione della grazia. Costatando
dentro di voi queste esigenze
soprannaturali e umane di
donazione e di lotta, non dimenticate
che Gesù Cristo è il nostro modello. E
ricordate anche che Gesù, che è Dio,
permise che fosse tentato, affinché ci
riempissimo di coraggio e fossimo
certi della vittoria. Egli infatti non
perde battaglie, e noi, uniti a Lui, non
saremo mai vinti, e potremo



chiamarci ed essere veramente
vincitori: buoni figli di Dio.

Cerchiamo di vivere contenti. Io sono
contento. Non dovrei esserlo se
guardo la mia vita e faccio
quell'esame personale di coscienza
che il tempo liturgico di Quaresima ci
richiede. Eppure sono contento
perché vedo che il Signore mi cerca
ancora una volta, che il Signore
continua a essere mio Padre. So che
tutti noi, forti dello splendore e
dell'aiuto della grazia, sapremo
vedere con decisione che cosa
bisogna bruciare, e la bruceremo;
che cosa bisogna strappare, e la
strapperemo; che cosa bisogna
donare, e la doneremo.

Il lavoro non è facile, ma abbiamo
una guida chiara, una realtà da cui
non possiamo né dobbiamo
prescindere: siamo amati da Dio.
Lasceremo dunque che lo Spirito
Santo agisca in noi e ci purifichi, e



così abbracceremo il Figlio di Dio
crocifisso e risusciteremo con Lui,
dato che la gioia della Risurrezione
ha le sue radici nella Croce.

Maria, Madre nostra, auxilium
christianorum, refugium
peccatorum, intercedi presso tuo
Figlio affinché ci invii lo Spirito
Santo. Egli risveglierà nel nostro
cuore la decisione di camminare con
passo fermo e sicuro, e ci farà sentire
nell'intimo dell'anima quell'invito
che riempì di pace il martirio di uno
dei primi cristiani: Veni ad Patrem
(SANT’IGNAZIO DI ANTIOCHIA, 
Epistola ad Romanos, 7, 2 [PG 5, 694]),
vieni, torna dal Padre, Egli ti aspetta.

Esame di coscienza

Soffermati un momento per metterti
alla presenza di Dio e chiedere luci
allo Spirito Santo.



1. Con le Beatitudini, Gesù ci ha
indicato uno stile di vita secondo il
suo cuore. Dove intervengono le
Beatitudini nel quotidiano della mia
vita? Chiedo al Signore che mi
illumini su come vivere sempre più
secondo il suo insegnamento?

2. «Conoscete infatti la grazia del
Signore nostro Gesù Cristo: da ricco
che era, si è fatto povero per voi,
perché voi diventaste ricchi per
mezzo della sua povertà» (2Cor 8,9).
Mi lascio influenzare dal
consumismo? Spendo
generosamente al servizio degli altri
il mio tempo e le mie cose? So
trovare in Dio la sufficiente distanza
per accogliere con serenità e buon
umore la mancanza dei beni
(materiali, o di qualità personali, o di
circostanze) che desidero?

3. «L’unico bene è amare Dio con
tutto il cuore, ed essere quaggiù
poveri nello spirito» (S. Teresa di



Lisieux). Mi ricordo con frequenza
che tutto ciò che ho l’ho ricevuto
gratuitamente da Dio?

4. «Chi semina nelle lacrime mieterà
nella gioia» (Sal 125,5). Cerco in Gesù
la consolazione e la pace? Come
posso comunicare pace, conforto e
allegria alle persone che frequento?

5. «Imparate da me, che sono mite e
umile di cuore, e troverete ristoro
per la vostra vita» (Mt 11,29). In quali
aspetti del mio carattere dovrei
migliorare per essere mite e umile di
cuore? Chiedo l’aiuto della grazia
perché mi aiuti a cambiare?

6. «Fa’ in modo di prestare il tuo
aiuto senza che lo si noti, senza che ti
lodino, senza che nessuno ti veda...,
affinché, passando inosservato, come
il sale, tu dia sapore agli ambienti in
cui ti muovi; e contribuisca a
ottenere che tutto sia – grazie al tuo
senso cristiano – naturale, amabile e
gustoso» (S.Josemaría, Forgia, n. 942).



Vivo la generosità nell’aiutare gli
altri, senza ostentazioni?

7. «Sei, fra i tuoi – anima d’apostolo –,
la pietra caduta nel lago. — Produci,
col tuo esempio e con la tua parola,
un primo cerchio... e questo un
altro... e un altro, e un altro... Sempre
più largo. Capisci adesso la
grandezza della tua
missione?» (S.Josemaría, Cammino,
n. 831). Che esempio sto dando agli
altri con la mia vita?

Concludi l’esame ringraziando il
Signore e formulando un atto di
dolore.

Visita al Santissimo Sacramento

Sia lodato e ringraziato in ogni
momento, il santissimo e divinissimo
Sacramento.



Padre nostro. Ave Maria. Gloria al
Padre.

(si ripete tutto tre volte, concludendo
di nuovo con “Sia lodato e
ringraziato...”)

Comunione spirituale. Vorrei,
Signore, riceverti con la purezza,
l’umiltà e la devozione con cui ti
ricevette la tua santissima Madre.
Con lo spirito e il fervore dei santi.

Comunione spirituale

Si può aggiungere la Comunione
spirituale di Sant’Alfonso Maria de’
Liguori:

Signor mio Gesù Cristo, che per
l’amore che portate agli uomini ve ne
state notte e giorno in questo
Sacramento tutto pieno di pietà e
d’amore, aspettando, chiamando ed
accogliendo tutti coloro che vengono
a visitarvi; io vi credo presente nel
Sacramento dell’altare; vi adoro



dall’abisso del mio niente, e vi
ringrazio di quante grazie mi avete
fatte, specialmente di avermi donato
voi stesso in questo Sacramento,
d’avermi data per avvocata la vostra
santissima Madre Maria e d’avermi
chiamato a visitarvi in questa chiesa.

Io saluto oggi il vostro amantissimo
cuore, ed intendo salutarlo per tre
fini: prima in ringraziamento di
questo gran dono. Secondo per
compensarvi tutte le ingiurie che
avete ricevute da tutti i vostri nemici
in questo Sacramento. Terzo intendo
con questa visita adorarvi in tutt’i
luoghi della terra, dove voi
sacramentato ve ne state meno
riverito e più abbandonato.

Gesù mio, io v’amo con tutto il cuore.
Mi pento d’avere per lo passato tante
volte disgustata la vostra bontà
infinita. Propongo colla grazia vostra
di più non offendervi per l’avvenire;
ed al presente miserabile qual sono



io mi consacro tutto a voi, vi dono e
rinunzio tutta la mia volontà, gli
affetti, i desideri e tutte le cose mie.

Da oggi avanti fate voi di me e delle
mie cose tutto quello che vi piace.
Solo vi cerco e voglio il vostro santo
amore, la perseveranza finale e
l’adempimento perfetto della vostra
volontà. Vi raccomando le anime del
purgatorio, specialmente le più
divote del SS. Sacramento e di Maria
santissima. Vi raccomando ancora
tutti i poveri peccatori.

Unisco infine, Salvatore mio caro,
tutti gli affetti miei cogli affetti del
vostro amorosissimo Cuore e così
uniti gli offerisco al vostro Eterno
Padre e lo prego in nome vostro che
per vostro amore gli accetti e gli
esaudisca.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/spunti-per-
pregare-a-casa-febbraio-2021/

(13/12/2025)

https://opusdei.org/it-it/article/spunti-per-pregare-a-casa-febbraio-2021/
https://opusdei.org/it-it/article/spunti-per-pregare-a-casa-febbraio-2021/
https://opusdei.org/it-it/article/spunti-per-pregare-a-casa-febbraio-2021/

	Spunti per pregare a casa

