
opusdei.org

Sinodo sulla
famiglia: la
Relazione finale

Pubblichiamo di seguito il testo
della Relazione finale del
Sinodo dei Vescovi a Papa
Francesco, al termine della XIV
Assemblea generale ordinaria
sul tema “La vocazione e la
missione della famiglia nella
Chiesa e nel mondo
contemporaneo”.

25/10/2015



Synod15 - Relazione Finale del
Sinodo dei Vescovi al Santo Padre
Francesco (24 ottobre 2015),
24.10.2015

INDICE

INTRODUZIONE

I PARTE

LA CHIESA IN ASCOLTO DELLA
FAMIGLIA

Capitolo I

La famiglia e il contesto
antropologico-culturale

Il contesto socio-culturale

Il contesto religioso

Il cambiamento antropologico

Le contraddizioni culturali

Conflitti e tensioni



Fragilità e forza della famiglia

Capitolo II

La famiglia e il contesto socio-
economico

La famiglia insostituibile risorsa
della società

Politiche in favore della famiglia

Solitudine e precarietà

Economia ed equità

Povertà ed esclusione

Ecologia e famiglia

Capitolo III

Famiglia, inclusione e società

La terza età

La vedovanza



L’ultima stagione della vita e il lutto
in famiglia

Persone con bisogni speciali

Le persone non sposate

Migranti, profughi, perseguitati

Alcune sfide peculiari

I bambini

La donna

L’uomo

I giovani

Capitolo IV

Famiglia, affettività e vita

La rilevanza della vita affettiva

La formazione al dono di sé

Fragilità e immaturità



Tecnica e procreazione umana

La sfida per la pastorale

II PARTE

LA FAMIGLIA NEL PIANO DI DIO

Capitolo I

La famiglia nella storia della salvezza

La pedagogia divina

L’icona della Trinità nella famiglia

La famiglia nella Sacra Scrittura

Gesù e la famiglia

Capitolo II

La famiglia nel Magistero della
Chiesa

L’insegnamento del Concilio Vaticano
II

Paolo VI



Giovanni Paolo II

Benedetto XVI

Francesco

Capitolo III

La famiglia nella dottrina cristiana

Matrimonio nell’ordine della
creazione e pienezza sacramentale

Indissolubilità e fecondità
dell’unione sponsale

I beni della famiglia

Verità e bellezza della famiglia

Capitolo IV

Verso la pienezza ecclesiale della
famiglia

L’intimo legame tra Chiesa e famiglia

La grazia della conversione e del
compimento



La misericordia nel cuore della
rivelazione

III PARTE

LA MISSIONE DELLA FAMIGLIA

Capitolo I

La formazione della famiglia

La preparazione al matrimonio

La celebrazione nuziale

I primi anni della vita familiare

La formazione dei presbiteri e di altri
operatori pastorali

Capitolo II

Famiglia, generatività, educazione

La trasmissione della vita

La responsabilità generativa

Il valore della vita in tutte le sue fasi



Adozione e affido

L’educazione dei figli

Capitolo III

Famiglia e accompagnamento
pastorale

Situazioni complesse

Accompagnamento in diverse
situazioni

Discernimento e integrazione

Capitolo IV

Famiglia ed evangelizzazione

La spiritualità familiare

La famiglia soggetto della pastorale

Il rapporto con le culture e con le
istituzioni

L’apertura alla missione



CONCLUSIONE

Preghiera alla Santa Famiglia

SIGLE

AA

Concilio Ecumenico Vaticano II,
Decreto Apostolicam
Actuositatem (18 novembre
1965)

AG
Concilio Ecumenico Vaticano II,
Decreto Ad Gentes (7 dicembre
1965)

CCC
Catechismo della Chiesa
Cattolica (15 agosto 1997)

CiV
Benedetto XVI, Lettera Enciclica
Caritas in Veritate (29 giugno
2009)



DC
Pontificio Consiglio per i Testi
Legislativi, Istruzione Dignitas
Connubii (25 gennaio 2005)

DCE
Benedetto XVI, Lettera Enciclica
Deus Caritas Est (25 dicembre
2005)

DeV
San Giovanni Paolo II, Lettera
Enciclica Dominum et
Vivificantem (18 maggio 1986)

GS
Concilio Ecumenico Vaticano II,
Costituzione Pastorale Gaudium
et Spes (7 dicembre 1965)

EdE
San Giovanni Paolo II, Lettera
Enciclica Ecclesia de
Eucharistia (17 aprile 2003)

EG



Francesco, Esortazione
Apostolica Evangelii Gaudium
(24 novembre 2013)

EN
Beato Paolo VI, Esortazione
Apostolica Evangelii Nuntiandi
(8 dicembre 1975)

EV
San Giovanni Paolo II, Lettera
Enciclica Evangelium Vitae (25
marzo 1995)

FC

San Giovanni Paolo II,
Esortazione Apostolica 
Familiaris Consortio (22
novembre 1981)

IL

III Assemblea Generale
Straordinaria del Sinodo dei
Vescovi, Le sfide pastorali sulla
famiglia nel contesto
dell’evangelizzazione, 



Instrumentum Laboris (24
giugno 2014)

LF
Francesco, Lettera Enciclica 
Lumen Fidei (29 giugno 2013)

LG
Concilio Ecumenico Vaticano II,
Costituzione Dogmatica Lumen
Gentium (21 novembre1964)

LS
Francesco, Enciclica Laudato Si'
(24 maggio 2015)

MV
Francesco, Bolla Misericordiae
Vultus (11 aprile 2015)

NA
Concilio Ecumenico Vaticano II,
Decreto Nostra Aetate (28
ottobre 1965)

NMI



San Giovanni Paolo II, Lettera
Apostolica Novo Millennio
Ineunte (6 gennaio 2001)

RM
San Giovanni Paolo II, Lettera
Enciclica Redemptoris Missio (7
dicembre 1990)

VS
San Giovanni Paolo II, Lettera
Enciclica Veritatis Splendor (6
agosto 1993)

INTRODUZIONE

1. Noi Padri, riuniti in Sinodo intorno
a Papa Francesco, Lo ringraziamo
per averci convocato a riflettere con
Lui, e sotto la Sua guida, sulla
vocazione e la missione della
famiglia oggi. A Lui offriamo il frutto
del nostro lavoro con umiltà, nella
consapevolezza dei limiti che esso
presenta. Possiamo tuttavia



affermare che abbiamo
costantemente tenuto presenti le
famiglie del mondo, con le loro gioie
e speranze, con le loro tristezze e
angosce. I discepoli di Cristo sanno
che «nulla vi è di genuinamente
umano che non trovi eco nel loro
cuore. La loro comunità, infatti, è
composta di uomini i quali, riuniti
insieme nel Cristo, sono guidati dallo
Spirito Santo nel loro pellegrinaggio
verso il Regno del Padre, ed hanno
ricevuto un messaggio di salvezza da
proporre a tutti. Perciò la comunità
dei cristiani si sente realmente e
intimamente solidale con il genere
umano e con la sua storia» (GS, 1).
Ringraziamo il Signore per la
generosa fedeltà con cui tante
famiglie cristiane rispondono alla
loro vocazione e missione, anche
dinanzi a ostacoli, incomprensioni e
sofferenze. A queste famiglie va
l’incoraggiamento di tutta la Chiesa
che unita al suo Signore e sorretta
dall’azione dello Spirito, sa di avere



una parola di verità e di speranza da
rivolgere a tutti gli uomini. Lo ha
ricordato Papa Francesco nella
celebrazione con cui si è aperta
l’ultima tappa di questo cammino
sinodale dedicato alla famiglia: «Dio
non ha creato l’essere umano per
vivere in tristezza o per stare solo,
ma per la felicità, per condividere il
suo cammino con un’altra persona
che gli sia complementare […]. È lo
stesso disegno che Gesù […] riassume
con queste parole: “Dall’inizio della
creazione [Dio] li fece maschio e
femmina; per questo l’uomo lascerà
suo padre e sua madre e si unirà a
sua moglie e i due diventeranno una
carne sola. Così non sono più due,
ma una sola carne” (Mc 10,6-8; cf. 
Gen 1,27; 2,24)». Dio «unisce i cuori di
un uomo e una donna che si amano e
li unisce nell’unità e
nell’indissolubilità. Ciò significa che
l’obiettivo della vita coniugale non è
solamente vivere insieme per
sempre, ma amarsi per sempre! Gesù



ristabilisce così l’ordine originario ed
originante. […] solo alla luce della
follia della gratuità dell’amore
pasquale di Gesù apparirà
comprensibile la follia della gratuità
di un amore coniugale unico e usque
ad mortem» (Omelia della Messa di
apertura del Sinodo, 4 ottobre 2015).

2. Grembo di gioie e di prove, la
famiglia è la prima e fondamentale
“scuola di umanità” (cf. GS, 52).
Nonostante i segnali di crisi
dell’istituto familiare, nei vari
contesti, il desiderio di famiglia resta
vivo nelle giovani generazioni. La
Chiesa, esperta in umanità e fedele
alla sua missione, annuncia con
convinzione profonda il “Vangelo
della famiglia”: ricevuto con la
Rivelazione di Gesù Cristo e
ininterrottamente insegnato dai
Padri, dai Maestri della spiritualità e
dal Magistero della Chiesa. La
famiglia assume per il cammino della
Chiesa un’importanza speciale:



«Tanto era l’amore che [Dio] ha
incominciato a camminare con
l’umanità, ha incominciato a
camminare con il suo popolo, finché
giunse il momento maturo e diede il
segno più grande del suo amore: il
suo Figlio. E suo Figlio dove lo ha
mandato? In un palazzo? In una
città? A fare un’impresa? L’ha
mandato in una famiglia. Dio è
entrato nel mondo in una famiglia. E
ha potuto farlo perché quella
famiglia era una famiglia che aveva
il cuore aperto all’amore, aveva le
porta aperte» (Francesco, Discorso
alla Festa delle Famiglie,
Philadelphia, 27 settembre 2015). Le
famiglie di oggi sono inviate come
“discepoli missionari” (cf. EG, 120). In
questo senso è necessario che la
famiglia si riscopra come soggetto
imprescindibile per
l’evangelizzazione.

3. Sulla realtà della famiglia, il Papa
ha chiamato a riflettere il Sinodo dei



Vescovi. «Già il convenire in unum
attorno al Vescovo di Roma è evento
di grazia, nel quale la collegialità
episcopale si manifesta in un
cammino di discernimento spirituale
e pastorale» (Francesco, Discorso in
occasione della Veglia di preghiera in
preparazione al Sinodo Straordinario
sulla famiglia, 4 ottobre 2014).
Nell’arco di due anni si sono svolte
l’Assemblea Generale Straordinaria
(2014) e l’Assemblea Generale
Ordinaria (2015), che hanno assunto
il compito di ascolto dei segni di Dio e
della storia degli uomini, nella
fedeltà al Vangelo. Il frutto del primo
appuntamento sinodale, al quale il
Popolo di Dio ha dato il suo
importante contributo, è confluito
nella Relatio Synodi. Il nostro dialogo
e la nostra riflessione sono stati
ispirati da un triplice atteggiamento.
L’ascolto della realtà della famiglia
oggi, nella prospettiva della fede, con
la complessità delle sue luci e delle
sue ombre. Lo sguardo sul Cristo, per



ripensare con rinnovata freschezza
ed entusiasmo la rivelazione,
trasmessa nella fede della Chiesa. Il
confronto nello Spirito Santo, per
discernere le vie con cui rinnovare la
Chiesa e la società nel loro impegno
per la famiglia fondata sul
matrimonio tra uomo e donna.
L’annuncio cristiano che riguarda la
famiglia è davvero una buona
notizia. La famiglia, oltre che
sollecitata a rispondere alle
problematiche odierne, è soprattutto
chiamata da Dio a prendere sempre
nuova coscienza della propria
identità missionaria. L’Assemblea
sinodale è stata arricchita dalla
presenza di coppie e di famiglie
all’interno di un dibattito che le
riguarda direttamente. Conservando
il prezioso frutto dell’Assemblea
precedente, dedicato alle sfide sulla
famiglia, abbiamo rivolto lo sguardo
alla sua vocazione e missione nella
Chiesa e nel mondo contemporaneo.



I PARTE

LA CHIESA IN ASCOLTO DELLA
FAMIGLIA

4. Il mistero della creazione della vita
sulla terra ci riempie di incanto e
stupore. La famiglia basata sul
matrimonio dell’uomo e della donna
è il luogo magnifico e insostituibile
dell’amore personale che trasmette
la vita. L’amore non si riduce
all’illusione del momento, l’amore
non è fine a se stesso, l’amore cerca
l’affidabilità di un “tu” personale.
Nella promessa reciproca di amore,
nella buona e nella cattiva sorte,
l’amore vuole continuità di vita, fino
alla morte. Il desiderio fondamentale
di formare la rete amorevole, solida
ed intergenerazionale della famiglia
si presenta significativamente
costante, al di là dei confini culturali
e religiosi e dei cambiamenti sociali.
Nella libertà del “sì” scambiato
dall’uomo e dalla donna per tutta la



vita, si fa presente e si sperimenta
l’amore di Dio. Per la fede cattolica il
matrimonio è segno sacro in cui
diventa efficace l’amore di Dio per la
sua Chiesa. La famiglia cristiana
pertanto è parte della Chiesa vissuta:
una “Chiesa domestica”.

La coppia e la vita nel matrimonio
non sono realtà astratte, rimangono
imperfette e vulnerabili. Per questo è
sempre necessaria la volontà di
convertirsi, di perdonare e di
ricominciare. Nella nostra
responsabilità, come Pastori, ci
preoccupiamo per la vita delle
famiglie. Desideriamo prestare
ascolto alla loro realtà di vita e alle
loro sfide, ed accompagnarli con lo
sguardo amorevole del Vangelo.
Desideriamo dare loro forza ed
aiutarle a cogliere la loro missione
oggi. Desideriamo accompagnarle
con cuore grande anche nelle loro
preoccupazioni, dando loro coraggio



e speranza a partire dalla
misericordia di Dio.

Capitolo I

La famiglia e il contesto
antropologico-culturale

Il contesto socio-culturale

5. Docili a ciò che lo Spirito Santo ci
chiede, ci avviciniamo alle famiglie
di oggi nella loro diversità, sapendo
che «Cristo, il nuovo Adamo […]
rivela pienamente l’uomo a se
stesso» (GS, 22).Volgiamo la nostra
attenzione alle sfide contemporanee
che influiscono su molteplici aspetti
della vita. Siamo consapevoli
dell’orientamento principale dei
cambiamenti antropologico-culturali,
in ragione dei quali gli individui sono
meno sostenuti che in passato dalle
strutture sociali nella loro vita
affettiva e familiare. D’altra parte,
bisogna egualmente considerare gli
sviluppi di un individualismo



esasperato che snatura i legami
familiari, facendo prevalere l’idea di
un soggetto che si costruisce secondo
i propri desideri, togliendo forza ad
ogni legame. Pensiamo alle madri e
ai padri, ai nonni, ai fratelli e alle
sorelle, ai parenti prossimi e lontani,
e al legame tra due famiglie che tesse
ogni matrimonio. Non dobbiamo
tuttavia dimenticare la realtà vissuta:
la solidità dei legami familiari
continua ovunque a tenere in vita il
mondo. Rimane grande la dedizione
alla cura della dignità di ogni
persona – uomo, donna e bambini –,
dei gruppi etnici e delle minoranze,
così come alla difesa dei diritti di
ogni essere umano di crescere in una
famiglia. La loro fedeltà non è
onorata se non si riafferma una
chiara convinzione del valore della
vita familiare, in particolare facendo
affidamento alla luce del Vangelo
anche nelle diverse culture. Siamo
consapevoli dei forti cambiamenti
che il mutamento antropologico



culturale in atto determina in tutti gli
aspetti della vita, e rimaniamo
fermamente persuasi che la famiglia
sia dono di Dio, il luogo in cui Egli
rivela la potenza della sua grazia
salvifica. Anche oggi il Signore
chiama l’uomo e la donna al
matrimonio, li accompagna nella
loro vita familiare e si offre ad essi
come dono ineffabile; è uno dei segni
dei tempi che la Chiesa è chiamata a
scrutare e interpretare «alla luce del
Vangelo, così che, in modo adatto a
ciascuna generazione, possa
rispondere ai perenni interrogativi
degli uomini sul senso della vita
presente e futura e sulle loro
relazioni reciproche. Bisogna infatti
conoscere e comprendere il mondo
in cui viviamo, le sue attese, le sue
aspirazioni e il suo carattere spesso
drammatico» (GS, 4).

Il contesto religioso



6. La fede cristiana è forte e viva. In
alcune regioni del mondo, si osserva
una rilevante contrazione
dell’incidenza religiosa nello spazio
sociale, che influisce sulla vita delle
famiglie. Questo orientamento tende
a relegare la dimensione religiosa
nella sfera privata e familiare, e
rischia di ostacolare la testimonianza
e la missione delle famiglie cristiane
nel mondo attuale. Nei contesti
sociali di benessere avanzato, le
persone rischiano di affidare ogni
speranza alla esasperata ricerca del
successo sociale e della prosperità
economica. In altre regioni del
mondo, gli effetti negativi di un
ordine economico mondiale ingiusto
inducono a forme di religiosità
esposte a estremismi settari e
radicali. Occorre pure menzionare i
movimenti animati dal fanatismo
politico-religioso, spesso ostile al
cristianesimo. Creando instabilità e
seminando disordine e violenza, essi
sono causa di tante miserie e



sofferenze per la vita delle famiglie.
La Chiesa è chiamata ad
accompagnare la religiosità vissuta
nelle famiglie per orientarla verso un
senso evangelico.

Il cambiamento antropologico

7. Nelle diverse culture, la relazione
e l’appartenenza sono valori
importanti che forgiano l’identità
degli individui. La famiglia offre la
possibilità alla persona di realizzarsi
e di contribuire alla crescita degli
altri nella società più ampia. La
stessa identità cristiana ed ecclesiale
ricevuta nel Battesimo fiorisce nella
bellezza della vita familiare. Nella
società odierna si osservano una
molteplicità di sfide che si
manifestano in misura maggiore o
minore in varie parti del mondo.
Nelle diverse culture, non pochi
giovani mostrano resistenza agli
impegni definitivi riguardanti le
relazioni affettive, e spesso scelgono



di convivere con un partner o
semplicemente di avere relazioni
occasionali. La diminuzione della
natalità è il risultato di vari fattori,
tra cui l’industrializzazione, la
rivoluzione sessuale, il timore della
sovrappopolazione, i problemi
economici, la crescita di una
mentalità contraccettiva e abortista.
La società dei consumi può anche
dissuadere le persone dall’avere figli
anche solo per mantenere la loro
libertà e il proprio stile di vita.
Alcuni cattolici hanno difficoltà a
condurre le loro vite in accordo con
l’insegnamento della Chiesa cattolica
sul matrimonio e la famiglia, e a
vedere in tale insegnamento la bontà
del progetto creativo di Dio per loro.
I matrimoni in alcune parti del
mondo diminuiscono, mentre le
separazioni e i divorzi non sono rari.

Le contraddizioni culturali



8. Le condizioni culturali che
agiscono sulla famiglia mostrano in
grandi aree del mondo un quadro
contrastante, anche sotto l’influenza
massiccia dei media. Da un lato, il
matrimonio e la famiglia godono di
grande stima ed è tuttora dominante
l’idea che la famiglia rappresenti il
porto sicuro dei sentimenti più
profondi e più gratificanti. Dall’altro
lato, tale immagine ha talvolta i tratti
di aspettative eccessive e di
conseguenza di pretese reciproche
esagerate. Le tensioni indotte da una
esasperata cultura individualistica
del possesso e del godimento
generano all’interno delle famiglie
dinamiche di insofferenza e di
aggressività. Si può menzionare
anche una certa visione del
femminismo, che denuncia la
maternità come un pretesto per lo
sfruttamento della donna e un
ostacolo alla sua piena realizzazione.
Si registra poi la crescente tendenza
a concepire la generazione di un



figlio come mero strumento per
l’affermazione di sé, da ottenere con
qualsiasi mezzo.

Una sfida culturale odierna di grande
rilievo emerge da quell’ideologia del
“gender” che nega la differenza e la
reciprocità naturale di uomo e
donna. Essa prospetta una società
senza differenze di sesso, e svuota la
base antropologica della famiglia.
Questa ideologia induce progetti
educativi e orientamenti legislativi
che promuovono un’identità
personale e un’intimità affettiva
radicalmente svincolate dalla
diversità biologica fra maschio e
femmina. L’identità umana viene
consegnata ad un’opzione
individualistica, anche mutevole nel
tempo. Nella visione della fede, la
differenza sessuale umana porta in
sé l’immagine e la somiglianza di Dio
(cf. Gn 1,26-27). «Questo ci dice che
non solo l’uomo preso a sé è
immagine di Dio, non solo la donna



presa a sé è immagine di Dio, ma
anche l’uomo e la donna, come
coppia, sono immagine di Dio. […]
Possiamo dire che senza
l’arricchimento reciproco in questa
relazione – nel pensiero e nell’azione,
negli affetti e nel lavoro, anche nella
fede – i due non possono nemmeno
capire fino in fondo che cosa
significa essere uomo e donna. La
cultura moderna e contemporanea
ha aperto nuovi spazi, nuove libertà
e nuove profondità per
l’arricchimento della comprensione
di questa differenza. Ma ha
introdotto anche molti dubbi e molto
scetticismo. […] La rimozione della
differenza […]è il problema, non la
soluzione» (Francesco, Udienza
generale, 15 aprile 2015).

Conflitti e tensioni sociali

9. La qualità affettiva e spirituale
della vita familiare è gravemente
minacciata dalla moltiplicazione dei



conflitti, dall’impoverimento delle
risorse, dai processi migratori.
Violente persecuzioni religiose,
particolarmente nei riguardi delle
famiglie cristiane devastano zone
intere del nostro pianeta, creando
movimenti di esodo e di immense
ondate di rifugiati che esercitano
grandi pressioni sulle capacità delle
terre di accoglienza. Le famiglie
provate in questo modo, molto
spesso, sono forzate allo
sradicamento e condotte alla soglia
della dissoluzione. La fedeltà dei
cristiani alla loro fede, la loro
pazienza e il loro attaccamento ai
paesi di origine è sotto ogni aspetto
ammirevole. Gli sforzi di tutti i
responsabili politici e religiosi per
diffondere e proteggere la cultura dei
diritti dell’uomo sono ancora
insufficienti. Bisogna ancora
rispettare la libertà di coscienza e
promuovere la coesistenza
armoniosa tra tutti i cittadini fondata
sulla cittadinanza, l’uguaglianza e la



giustizia. Il peso di politiche
economiche e sociali inique, anche
nelle società del benessere, incide
gravemente sul mantenimento dei
figli, sulla cura dei malati e degli
anziani. La dipendenza dall’alcol,
dalle droghe o dal gioco d’azzardo è
talora espressione di queste
contraddizioni sociali e del disagio
che ne consegue nella vita delle
famiglie. L’accumulo di ricchezza
nelle mani di pochi e la distrazione di
risorse destinate al progetto
familiare accrescono
l’impoverimento delle famiglie in
molte regioni del mondo.

Fragilità e forza della famiglia

10. La famiglia, fondamentale
comunità umana, nell’odierna crisi
culturale e sociale, patisce
dolorosamente il suo indebolimento
e la sua fragilità. Nondimeno essa
mostra di poter trovare in se stessa il
coraggio di fronteggiare



l’inadeguatezza e la latitanza delle
istituzioni nei confronti della
formazione della persona, della
qualità del legame sociale, della cura
dei soggetti più vulnerabili. È dunque
particolarmente necessario
apprezzare adeguatamente la forza
della famiglia, per poterne sostenere
le fragilità. Una tale forza risiede
essenzialmente nella sua capacità di
amare e di insegnare ad amare. Per
quanto ferita possa essere una
famiglia, essa può sempre crescere a
partire dall’amore.

Capitolo II

La famiglia e il contesto socio-
economico

La famiglia insostituibile risorsa
della società

11. «La famiglia è una scuola di
umanità più ricca [...] è il
fondamento della società» (GS,
52).L’insieme dei rapporti di



parentela, al di là del ristretto nucleo
familiare, offre un prezioso sostegno
nell’educazione dei figli, nella
trasmissione dei valori, nella
custodia dei legami tra le
generazioni, nell’arricchimento di
una spiritualità vissuta. Mentre in
alcune regioni del mondo questo
dato appartiene profondamente alla
cultura sociale diffusa, altrove esso
appare soggetto a logoramento. Di
certo, in un’epoca di accentuata
frammentazione delle situazioni di
vita, i molteplici livelli e le
sfaccettature delle relazioni tra
familiari e parenti costituiscono
spesso gli unici punti di connessione
con le origini e i legami familiari. Il
sostegno della rete familiare è ancor
più necessario dove mobilità
lavorativa, migrazioni, catastrofi e
fuga dalla propria terra
compromettono la stabilità del
nucleo parentale.

Politiche in favore della famiglia



12. Le autorità responsabili del bene
comune debbono sentirsi seriamente
impegnate nei confronti di questo
bene sociale primario che è la
famiglia. La preoccupazione che
deve guidare l’amministrazione della
società civile è quella di permettere e
promuovere politiche familiari che
sostengano e incoraggino le famiglie,
in primo luogo quelle più disagiate. È
necessario riconoscere più
concretamente l’azione
compensativa della famiglia nel
contesto dei moderni “sistemi di
welfare”: essa ridistribuisce risorse e
svolge compiti indispensabili al bene
comune, contribuendo a
riequilibrare gli effetti negativi della
disequità sociale. «La famiglia merita
una speciale attenzione da parte dei
responsabili del bene comune,
perché è la cellula fondamentale
della società, che apporta legami
solidi di unione sui quali si basa la
convivenza umana e, con la
generazione e l’educazione dei suoi



figli, assicura il rinnovamento e il
futuro della società» (Francesco,
Discorso all’Aeroporto di El Alto in
Bolivia, 8 luglio 2015).

Solitudine e precarietà

13. Nei contesti culturali in cui le
relazioni sono rese fragili da stili di
vita egoistici, la solitudine diventa
sempre più una condizione diffusa.
Spesso solo il senso della presenza di
Dio sostiene le persone dinanzi a
questo vuoto. La sensazione generale
di impotenza nei confronti di una
realtà socio-economica opprimente,
della crescente povertà e della
precarietà lavorativa, impone
sempre più spesso la ricerca di
impiego lontano dalla famiglia, al
fine di poterla sostenere. Tale
necessità determina lunghe assenze e
separazioni che indeboliscono le
relazioni e isolano i membri della
famiglia gli uni dagli altri. È
responsabilità dello Stato creare le



condizioni legislative e di lavoro per
garantire l’avvenire dei giovani e
aiutarli a realizzare il loro progetto
di fondare una famiglia. La
corruzione, che mina talvolta queste
istituzioni, intacca profondamente la
fiducia e la speranza delle nuove
generazioni, e non solo di esse. Le
conseguenze negative di questa
sfiducia sono evidenti: dalla crisi
demografica alle difficoltà educative,
dalla fatica nell’accogliere la vita
nascente all’avvertire la presenza
degli anziani come un peso, fino al
diffondersi di un disagio affettivo che
talvolta sfocia nella aggressività e
nella violenza.

Economia ed equità

14. Il condizionamento materiale ed
economico ha un influsso sulla vita
familiare nei due sensi: può
contribuire alla sua crescita e
facilitare il suo sbocciare oppure
ostacolare il suo fiorire, la sua unità e



la sua coerenza. Le coercizioni
economiche escludono l’accesso delle
famiglie all’educazione, alla vita
culturale e alla vita sociale attiva.
L’attuale sistema economico produce
diverse forme di esclusione sociale.
Le famiglie soffrono in modo
particolare i problemi che
riguardano il lavoro. Le possibilità
per i giovani sono poche e l’offerta di
lavoro è molto selettiva e precaria.
Le giornate lavorative sono lunghe e
spesso appesantite da lunghi tempi di
trasferta. Questo non aiuta i familiari
a ritrovarsi tra loro e con i figli, in
modo da alimentare
quotidianamente le loro relazioni. La
«crescita in equità» esige «decisioni,
programmi, meccanismi e processi
specificamente orientati a una
migliore distribuzione delle
entrate» (EG, 204) e una promozione
integrale dei poveri diventi effettiva.
Politiche familiari adeguate sono
necessarie alla vita familiare come



condizione di un avvenire vivibile,
armonioso e degno.

Povertà ed esclusione

15. Alcuni gruppi sociali e religiosi si
trovano ovunque ai margini della
società: migranti, zingari, senzatetto,
profughi e rifugiati, gli intoccabili
secondo il sistema delle caste e
coloro che sono affetti da malattie
con stigma sociale. Anche la Santa
famiglia di Nazaret ha conosciuto
l’esperienza amara della
emarginazione e del rifiuto (cf. Lc
2,7; Mt 2,13-15). La parola di Gesù sul
giudizio finale, a tale riguardo, è
inequivocabile: «Ogni volta che avete
fatto queste cose a uno solo di questi
miei fratelli più piccoli, l’avete fatto a
me» (Mt 25,40). Il sistema economico
attuale produce nuovi tipi di
esclusione sociale, che rendono
spesso i poveri invisibili agli occhi
della società. La cultura dominante e
i mezzi di comunicazione



contribuiscono ad aggravare questa
invisibilità. Ciò accade perché: «in
questo sistema l’uomo, la persona
umana è stata tolta dal centro ed è
stata sostituita da un’altra cosa.
Perché si rende un culto idolatrico al
denaro. Perché si è globalizzata
l’indifferenza!» (Francesco, Discorso
ai partecipanti all’incontro mondiale
dei movimenti popolari, 28 ottobre
2014). In tale quadro, desta
particolare preoccupazione la
condizione dei bambini: vittime
innocenti dell’esclusione, che li rende
veri e propri “orfani sociali” e li
segna tragicamente per tutta la vita.
Nonostante le enormi difficoltà che
incontrano, molte famiglie povere ed
emarginate si sforzano di vivere con
dignità nella loro vita quotidiana,
affidandosi a Dio che non delude e
non abbandona nessuno.

Ecologia e famiglia



16. La Chiesa, grazie all’impulso del
magistero pontificio, auspica un
profondo ripensamento
dell’orientamento del sistema
mondiale. In questa prospettiva,
collabora allo sviluppo di una nuova
cultura ecologica: un pensiero, una
politica, un programma educativo,
uno stile di vita e una spiritualità.
Dal momento che tutto è
intimamente connesso, come
afferma Papa Francesco
nell’Enciclica Laudato si', è
necessario approfondire gli aspetti di
una “ecologia integrale” che includa
non solo le dimensioni ambientali,
ma anche quelle umane, sociali ed
economiche, per lo sviluppo
sostenibile e la custodia del creato.
La famiglia, che fa parte in modo
rilevante dell’ecologia umana, deve
essere adeguatamente protetta (cf.
Giovanni Paolo II, Centesimus Annus,
38). Per mezzo della famiglia
apparteniamo all’insieme della
creazione, contribuiamo in modo



specifico a promuovere la cura
ecologica, impariamo il significato
della corporeità e il linguaggio
amorevole della differenza uomo-
donna e collaboriamo al disegno del
Creatore (cf. LS, 5, 155). La
consapevolezza di tutto questo esige
una vera e propria conversione da
attuare in famiglia. In essa «si
coltivano le prime abitudini di amore
e cura per la vita, come per esempio
l’uso corretto delle cose, l’ordine e la
pulizia, il rispetto per l’ecosistema
locale e la protezione di tutte le
creature. La famiglia è il luogo della
formazione integrale, dove si
dispiegano i diversi aspetti,
intimamente relazionati tra loro,
della maturazione personale» (LS,
213).

Capitolo III

Famiglia, inclusione e società

La terza età



17. Uno dei compiti più gravi e
urgenti della famiglia cristiana è di
custodire il legame tra le generazioni
per la trasmissione della fede e dei
valori fondamentali della vita. La
maggior parte delle famiglie rispetta
gli anziani, li circonda di affetto e li
considera una benedizione. Uno
speciale apprezzamento va alle
associazioni e ai movimenti familiari
che operano in favore degli anziani,
sotto l’aspetto spirituale e sociale, in
particolare in collaborazione con i
sacerdoti in cura di anime. In alcuni
contesti, gli anziani sono percepiti
come una ricchezza in quanto
assicurano la stabilità, la continuità e
la memoria delle famiglie e delle
società. Nelle società altamente
industrializzate, ove il loro numero
tende ad aumentare mentre decresce
la natalità, essi rischiano di essere
percepiti come un peso. D’altra parte
le cure che essi richiedono mettono
spesso a dura prova i loro cari. «Gli
anziani sono uomini e donne, padri e



madri che sono stati prima di noi
sulla nostra stessa strada, nella
nostra stessa casa, nella nostra
quotidiana battaglia per una vita
degna. Sono uomini e donne dai
quali abbiamo ricevuto molto.
L’anziano non è un alieno. L’anziano
siamo noi: fra poco, fra molto,
inevitabilmente comunque, anche se
non ci pensiamo. E se noi non
impariamo a trattare bene gli
anziani, così tratteranno a
noi» (Francesco, Udienza generale, 4
marzo 2015).

18. La presenza dei nonni in famiglia
merita una peculiare attenzione. Essi
costituiscono l’anello di congiunzione
tra le generazioni, e assicurano un
equilibrio psico-affettivo attraverso
la trasmissione di tradizioni e di
abitudini, di valori e virtù, in cui i
più giovani possono riconoscere le
proprie radici. Inoltre, i nonni
collaborano con frequenza con i loro
figli nelle questioni economiche,



educative e nella trasmissione della
fede ai nipoti. Molte persone possono
constatare che proprio ai nonni
debbono la loro iniziazione alla vita
cristiana. Come dice il libro del
Siracide: «Non trascurare i discorsi
dei vecchi, perché anch’essi hanno
imparato dai loro padri; da loro
imparerai il discernimento e come
rispondere nel momento del
bisogno» (Sir 8,9). Auspichiamo che
nella famiglia, nel succedersi delle
generazioni, la fede sia comunicata e
custodita come preziosa eredità per i
nuovi nuclei familiari.

La vedovanza

19. La vedovanza è un’esperienza
particolarmente difficile per chi ha
vissuto la scelta matrimoniale e la
vita familiare come dono. Essa,
tuttavia, presenta allo sguardo della
fede diverse possibilità da
valorizzare. Nel momento in cui si
trovano a vivere questa esperienza,



alcuni mostrano di saper riversare le
proprie energie con ancor più
dedizione sui figli e i nipoti, trovando
in questa espressione di amore una
nuova missione educativa. Il vuoto
lasciato dal coniuge scomparso, in
certo senso, è colmato dall’affetto dei
familiari che valorizzano le persone
vedove, consentendo loro di
custodire così anche la preziosa
memoria del proprio matrimonio.
Coloro che non possono contare sulla
presenza di familiari a cui dedicarsi
e dai quali ricevere affetto e
vicinanza, devono essere sostenuti
dalla comunità cristiana con
particolare attenzione e disponibilità,
soprattutto se si trovano in
condizioni di indigenza. Le persone
vedove possono celebrare una nuova
unione sacramentale senza nulla
togliere al valore del precedente
matrimonio (cf. 1 Cor 7,39). All’inizio
e nello sviluppo della sua storia, la
Chiesa ha manifestato un’attenzione
speciale nei confronti delle vedove



(cf. 1Tim 5,3-16), giungendo persino a
istituire l’“ordo viduarum”, che
potrebbe oggi venir ristabilito.

L’ultima stagione della vita e il
lutto in famiglia

20. La malattia, l’infortunio o la
vecchiaia che conducono alla morte
si ripercuotono su tutta la vita
familiare. L’esperienza del lutto
diventa particolarmente lacerante
quando la perdita riguarda i piccoli e
i giovani. Questa dolorosa esperienza
richiede una speciale attenzione
pastorale anche attraverso il
coinvolgimento della comunità
cristiana. La valorizzazione della
fase conclusiva della vita è oggi tanto
più necessaria quanto più si tenta di
rimuovere in ogni modo il momento
del trapasso. La fragilità e
dipendenza dell’anziano talora
vengono sfruttate iniquamente per
mero vantaggio economico.
Numerose famiglie ci insegnano che



è possibile affrontare le ultime tappe
della vita valorizzando il senso del
compimento e dell’integrazione
dell’intera esistenza nel mistero
pasquale. Un gran numero di anziani
è accolto in strutture ecclesiali dove
possono vivere in un ambiente
sereno e familiare sul piano
materiale e spirituale. L’eutanasia e il
suicidio assistito sono gravi minacce
per le famiglie in tutto il mondo. La
loro pratica è legale in molti Stati. La
Chiesa, mentre contrasta
fermamente queste prassi, sente il
dovere di aiutare le famiglie che si
prendono cura dei loro membri
anziani e ammalati, e di promuovere
in ogni modo la dignità e il valore
della persona fino al termine
naturale della vita.

Persone con bisogni speciali

21. Uno sguardo speciale occorre
rivolgere alle famiglie delle persone
con disabilità, in cui l’handicap, che



irrompe nella vita, genera una sfida,
profonda e inattesa, e sconvolge gli
equilibri, i desideri, le aspettative.
Ciò determina emozioni contrastanti
e decisioni difficili da gestire ed
elaborare, mentre impone compiti,
urgenze e nuove responsabilità.
L’immagine familiare e l’intero suo
ciclo vitale vengono profondamente
turbati. Meritano grande
ammirazione le famiglie che
accettano con amore la difficile
prova di un figlio disabile. Esse
danno alla Chiesa e alla società una
testimonianza preziosa di fedeltà al
dono della vita. La famiglia potrà
scoprire, insieme alla comunità
cristiana, nuovi gesti e linguaggi,
forme di comprensione e di identità,
nel cammino di accoglienza e cura
del mistero della fragilità. Le persone
con disabilità costituiscono per la
famiglia un dono e un’opportunità
per crescere nell’amore, nel
reciproco aiuto e nell’unità. La
Chiesa, famiglia di Dio, desidera



essere casa accogliente per le
famiglie con persone disabili (cf.
Giovanni Paolo II, Omelia in
occasione del Giubileo della
comunità con i disabili, 3 dicembre
2000). Essa collabora a sostenere la
loro relazione ed educazione
familiare, e offre cammini di
partecipazione alla vita liturgica
della comunità. Per diversi disabili
abbandonati o rimasti soli le
istituzioni ecclesiali di accoglienza
costituiscono spesso l’unica famiglia.
Ad esse il Sinodo esprime viva
gratitudine e profondo
apprezzamento. Tale processo di
integrazione risulta più difficile in
quelle società in cui perdura lo
stigma e il pregiudizio – persino
teorizzato in chiave eugenetica. Per
contro, molte famiglie, comunità e
movimenti ecclesiali scoprono e
celebrano i doni di Dio nelle persone
con bisogni speciali, particolarmente
la loro singolare capacità di
comunicazione e di aggregazione.



Una speciale attenzione va rivolta
alle persone disabili che
sopravvivono ai loro genitori e alla
famiglia più ampia che li ha sostenuti
lungo la vita. La morte di coloro da
cui sono stati amati e che essi hanno
amato li rende particolarmente
vulnerabili. La famiglia che accetta
con lo sguardo della fede la presenza
di persone con disabilità potrà
riconoscere e garantire la qualità e il
valore di ogni vita, con i suoi bisogni,
i suoi diritti e le sue opportunità.
Essa solleciterà servizi e cure, e
promuoverà compagnia ed affetto, in
ogni fase della vita.

Le persone non sposate

22. Molte persone che vivono senza
sposarsi non soltanto sono dedite alla
propria famiglia d’origine, ma spesso
rendono grandi servizi nella loro
cerchia di amici, nella comunità
ecclesiale e nella vita professionale.
Nondimeno, la loro presenza e il loro



contributo sono spesso trascurati, e
questo procura loro un certo senso di
isolamento. Fra di esse, non di rado,
si possono trovare nobili motivazioni
che li impegnano totalmente
nell’arte, nella scienza e per il bene
dell’umanità. Molti, poi, mettono i
loro talenti a servizio della comunità
cristiana nel segno della carità e del
volontariato. Vi sono poi coloro che
non si sposano perché consacrano la
vita per amore di Cristo e dei fratelli.
Dalla loro dedizione, la famiglia,
nella Chiesa e nella società, è
grandemente arricchita.

Migranti, profughi, perseguitati

23. Merita particolare attenzione
pastorale l’effetto del fenomeno
migratorio sulla famiglia. Esso tocca,
con modalità differenti, intere
popolazioni, in diverse parti del
mondo. La Chiesa ha esercitato in
questo campo un ruolo di primo
piano. La necessità di mantenere e



sviluppare questa testimonianza
evangelica (cf. Mt 25,35) appare oggi
più che mai urgente. La storia
dell’umanità è una storia di migranti:
questa verità è inscritta nella vita dei
popoli e delle famiglie. Anche la
nostra fede lo ribadisce: siamo tutti
dei pellegrini. Questa convinzione
deve suscitare in noi comprensione,
apertura e responsabilità davanti
alla sfida della migrazione, tanto di
quella vissuta con sofferenza, quanto
di quella pensata come opportunità
per la vita. La mobilità umana, che
corrisponde al naturale movimento
storico dei popoli, può rivelarsi
un’autentica ricchezza tanto per la
famiglia che emigra quanto per il
paese che la accoglie. Altra cosa è la
migrazione forzata delle famiglie,
frutto di situazioni di guerra, di
persecuzione, di povertà, di
ingiustizia, segnata dalle peripezie di
un viaggio che mette spesso in
pericolo la vita, traumatizza le
persone e destabilizza le famiglie.



L’accompagnamento dei migranti
esige una pastorale specifica rivolta
alle famiglie in migrazione, ma
anche ai membri dei nuclei familiari
rimasti nei luoghi d’origine. Ciò deve
essere attuato nel rispetto delle loro
culture, della formazione religiosa ed
umana da cui provengono, della
ricchezza spirituale dei loro riti e
tradizioni, anche mediante una cura
pastorale specifica. «È importante
guardare ai migranti non soltanto in
base alla loro condizione di
regolarità o di irregolarità, ma
soprattutto come persone che,
tutelate nella loro dignità, possono
contribuire al benessere e al
progresso di tutti, in particolar modo
quando assumono responsabilmente
dei doveri nei confronti di chi li
accoglie, rispettando con
riconoscenza il patrimonio materiale
e spirituale del Paese che li ospita,
obbedendo alle sue leggi e
contribuendo ai suoi
oneri» (Francesco, Messaggio per la



Giornata mondiale dei migranti e del
rifugiato 2016, 12 settembre 2015). Le
migrazioni appaiono
particolarmente drammatiche e
devastanti per le famiglie e per gli
individui quando hanno luogo al di
fuori della legalità e sono sostenute
da circuiti internazionali di tratta
degli esseri umani. Lo stesso può
dirsi quando riguardano donne o
bambini non accompagnati, costretti
a soggiorni prolungati nei luoghi di
passaggio, nei campi profughi, dove è
impossibile avviare un percorso di
integrazione. La povertà estrema e
altre situazioni di disgregazione
inducono talvolta le famiglie perfino
a vendere i propri figli per la
prostituzione o per il traffico di
organi.

24. L’incontro con un nuovo paese e
una nuova cultura è reso tanto più
difficile quando non vi siano
condizioni di autentica accoglienza e
accettazione, nel rispetto dei diritti di



tutti e di una convivenza pacifica e
solidale. Questo compito interpella
direttamente la comunità cristiana:
«la responsabilità di offrire
accoglienza, solidarietà e assistenza
ai rifugiati è innanzitutto della
Chiesa locale. Essa è chiamata ad
incarnare le esigenze del Vangelo
andando incontro, senza distinzioni,
a queste persone nel momento del bi‐
sogno e della solitudine» (Pontificio
Consiglio Cor Unum e Pontificio
Consiglio della Pastorale per i
migranti e gli itineranti, I Rifugiati,
una sfida alla solidarietà, 26). Il senso
di spaesamento, la nostalgia delle
origini perdute e le difficoltà di
integrazione mostrano oggi, in molti
contesti, di non essere superati e
svelano sofferenze nuove anche
nella seconda e terza generazione di
famiglie migranti, alimentando
fenomeni di fondamentalismo e di
rigetto violento da parte della cultura
ospitante. Una risorsa preziosa per il
superamento di queste difficoltà si



rivela proprio l’incontro tra famiglie,
e un ruolo chiave nei processi di
integrazione è svolto spesso dalle
donne, attraverso la condivisione
dell’esperienza di crescita dei propri
figli. In effetti, anche nella loro
situazione di precarietà, esse danno
testimonianza di una cultura
dell’amore familiare che incoraggia
le altre famiglie ad accogliere e
custodire la vita, praticando la
solidarietà. Le donne possono
trasmettere alle nuove generazioni la
fede viva nel Cristo, che le ha
sostenute nella difficile esperienza
della migrazione e ne è stata
rafforzata. Le persecuzioni dei
cristiani, come anche quelle di
minoranze etniche e religiose, in
diverse parti del mondo,
specialmente in Medio Oriente,
rappresentano una grande prova:
non solo per la Chiesa, ma anche per
l’intera comunità internazionale.
Ogni sforzo va sostenuto per favorire
la permanenza di famiglie e



comunità cristiane nelle loro terre di
origine. Benedetto XVI ha affermato:
«Un Medio Oriente senza o con pochi
cristiani non è più il Medio Oriente,
giacché i cristiani partecipano con gli
altri credenti all’identità così
particolare della
regione» (Esortazione Apostolica 
Ecclesia in Medio Oriente, 31).

Alcune sfide peculiari

25. In alcune società vige ancora la
pratica della poligamia; in altri
contesti permane la pratica dei
matrimoni combinati. Nei paesi in
cui la presenza della Chiesa cattolica
è minoritaria sono numerosi i
matrimoni misti e di disparità di
culto, con tutte le difficoltà che essi
comportano riguardo alla
configurazione giuridica, al
Battesimo, all’educazione dei figli e al
reciproco rispetto dal punto di vista
della diversità della fede. In questi
matrimoni può esistere il pericolo



del relativismo o dell’indifferenza,
ma vi può essere anche la possibilità
di favorire lo spirito ecumenico e il
dialogo interreligioso in
un’armoniosa convivenza di
comunità che vivono nello stesso
luogo. In molti contesti, e non solo
occidentali, si va diffondendo
ampiamente la prassi della
convivenza che precede il
matrimonio o anche quella di
convivenze non orientate ad
assumere la forma di un vincolo
istituzionale. A questo si aggiunge
spesso una legislazione civile che
compromette il matrimonio e la
famiglia. A causa della
secolarizzazione, in molte parti del
mondo, il riferimento a Dio è
fortemente diminuito e la fede non è
più socialmente condivisa.

I bambini

26. I bambini sono una benedizione
di Dio (cf. Gn 4,1). Essi devono essere



al primo posto nella vita familiare e
sociale, e costituire una priorità
nell’azione pastorale della Chiesa.
«In effetti, da come sono trattati i
bambini si può giudicare la società,
ma non solo moralmente, anche
sociologicamente, se è una società
libera o una società schiava di
interessi internazionali.[…] I bambini
ci ricordano […] che siamo sempre
figli […].E questo ci riporta sempre al
fatto che la vita non ce la siamo data
noi ma l’abbiamo
ricevuta» (Francesco, Udienza
generale, 18 marzo 2015). Tuttavia,
spesso i bambini diventano oggetto
di contesa tra i genitori e sono le vere
vittime delle lacerazioni familiari. I
diritti dei bambini sono trascurati in
molti modi. In alcune aree del
mondo, essi sono considerati una
vera e propria merce, trattati come
lavoratori a basso prezzo, usati per
fare la guerra, oggetto di ogni tipo di
violenza fisica e psicologica. Bambini
migranti vengono esposti a vari tipi



di sofferenza. Lo sfruttamento
sessuale dell’infanzia costituisce poi
una delle realtà più scandalose e
perverse della società attuale. Nelle
società attraversate dalla violenza a
causa della guerra, del terrorismo o
della presenza della criminalità
organizzata, sono in crescita
situazioni familiari degradate. Nelle
grandi metropoli e nelle loro
periferie si aggrava
drammaticamente il cosiddetto
fenomeno dei bambini di strada.

La donna

27. La donna ha un ruolo
determinante nella vita della
persona, della famiglia e della
società. «Ogni persona umana deve
la vita a una madre, e quasi sempre
deve a lei molto della propria
esistenza successiva, della
formazione umana e
spirituale» (Francesco, Udienza
Generale, 7 gennaio 2015). La madre



custodisce la memoria e il senso della
nascita per una vita intera: «Maria,
da parte sua, serbava tutte queste
cose meditandole nel suo cuore» (Lc
2,19.51). Resta vero, però, che la
condizione femminile nel mondo è
soggetta a grandi differenze che
derivano in prevalenza da fattori
socio-culturali. La dignità della
donna ha bisogno di essere difesa e
promossa. Non si tratta
semplicemente di un problema di
risorse economiche, ma di una
diversa prospettiva culturale, come
evidenzia la difficile condizione delle
donne in vari paesi di recente
sviluppo. In numerosi contesti,
ancora oggi, essere donna suscita
discriminazione: il dono stesso della
maternità è penalizzato anziché
valorizzato. D’altra parte, essere
sterile per una donna, in alcune
culture, è una condizione
socialmente discriminante. Non
bisogna nemmeno dimenticare i
fenomeni crescenti di violenza di cui



le donne sono vittime all’interno
delle famiglie. Lo sfruttamento delle
donne e la violenza esercitata sul
loro corpo sono spesso unite
all’aborto e alla sterilizzazione
forzata. A ciò si aggiungano le
conseguenze negative di pratiche
connesse alla procreazione, quali
l’utero in affitto o il mercato dei
gameti e degli embrioni.
L’emancipazione femminile richiede
un ripensamento dei compiti dei
coniugi nella loro reciprocità e nella
comune responsabilità verso la vita
familiare. Il desiderio del figlio ad
ogni costo non ha portato a relazioni
familiari più felici e solide, ma in
molti casi ha aggravato di fatto la
diseguaglianza fra donne e uomini.
Può contribuire al riconoscimento
sociale del ruolo determinante delle
donne una maggiore valorizzazione
della loro responsabilità nella Chiesa:
il loro intervento nei processi
decisionali, la loro partecipazione al
governo di alcune istituzioni, il loro



coinvolgimento nella formazione dei
ministri ordinati.

L’uomo

28. L’uomo riveste un ruolo
egualmente decisivo nella vita della
famiglia, con particolare riferimento
alla protezione e al sostegno della
sposa e dei figli. Modello di questa
figura è San Giuseppe, uomo giusto, il
quale nell’ora del pericolo «prese con
sé il bambino e sua madre nella
notte» (Mt 2,14) e li portò in salvo.
Molti uomini sono consapevoli
dell’importanza del proprio ruolo
nella famiglia e lo vivono con le
qualità peculiari dell’indole
maschile. L’assenza del padre segna
gravemente la vita familiare,
l’educazione dei figli e il loro
inserimento nella società. La sua
assenza può essere fisica, affettiva,
cognitiva e spirituale. Questa carenza
priva i figli di un modello adeguato
del comportamento paterno. Il



crescente impiego lavorativo della
donna fuori casa non ha trovato
adeguata compensazione in un
maggior impegno dell’uomo
nell’ambito domestico. Nel contesto
odierno la sensibilità dell’uomo al
compito di protezione della sposa e
dei figli da ogni forma di violenza e
di avvilimento si è indebolita. «Il
marito – dice Paolo – deve amare la
moglie “come il proprio corpo” (Ef
5,28); amarla come Cristo “ha amato
la Chiesa e ha dato sé stesso per
lei” (v. 25). Ma voi mariti […] capite
questo? Amare la vostra moglie come
Cristo ama la Chiesa? […] L’effetto di
questo radicalismo della dedizione
chiesta all’uomo, per l’amore e la
dignità della donna, sull’esempio di
Cristo, deve essere stato enorme,
nella stessa comunità cristiana.
Questo seme della novità evangelica,
che ristabilisce l’originaria
reciprocità della dedizione e del
rispetto, è maturato lentamente nella
storia, ma alla fine ha



prevalso» (Francesco, Udienza
Generale, 6 maggio 2015).

I giovani

29. Molti giovani continuano a
vedere il matrimonio come il grande
anelito della loro vita e il progetto di
una famiglia propria come la
realizzazione delle loro aspirazioni.
Essi assumono concretamente,
tuttavia, atteggiamenti diversi di
fronte al matrimonio. Spesso sono
indotti a rimandare le nozze per
problemi di tipo economico,
lavorativo o di studio. Talora anche
per altri motivi, come l’influenza
delle ideologie che svalutano il
matrimonio e la famiglia,
l’esperienza del fallimento di altre
coppie che essi non vogliono
rischiare, il timore verso qualcosa
che considerano troppo grande e
sacro, le opportunità sociali ed i
vantaggi economici che derivano
dalla convivenza, una concezione



meramente emotiva e romantica
dell’amore, la paura di perdere la
libertà e l’autonomia, il rifiuto di
qualcosa concepito come
istituzionale e burocratico. La Chiesa
guarda con apprensione alla sfiducia
di tanti giovani verso il matrimonio,
e soffre per la precipitazione con cui
tanti fedeli decidono di porre fine
all’impegno coniugale per
instaurarne un altro. I giovani
battezzati vanno incoraggiati a non
esitare dinanzi alla ricchezza che ai
loro progetti di amore procura il
sacramento del matrimonio, forti del
sostegno che ricevono dalla grazia di
Cristo e dalla possibilità di
partecipare pienamente alla vita
della Chiesa. È perciò necessario
discernere più attentamente le
motivazioni profonde della rinuncia
e dello scoraggiamento. I giovani
possono acquistare maggior fiducia
nei confronti della scelta
matrimoniale grazie a quelle
famiglie che, nella comunità



cristiana, offrono loro l’esempio
affidabile di una testimonianza
durevole nel tempo.

Capitolo IV

Famiglia, affettività e vita

La rilevanza della vita affettiva

30. «Chi vuol donare amore, deve egli
stesso riceverlo in dono. Certo,
l’uomo può — come ci dice il Signore
— diventare sorgente dalla quale
sgorgano fiumi di acqua viva (cf. Gv
7,37-38). Ma per divenire una tale
sorgente, egli stesso deve bere,
sempre di nuovo, a quella prima,
originaria sorgente che è Gesù Cristo,
dal cui cuore trafitto scaturisce
l’amore di Dio (cf. Gv19, 34)» (DCE, 7).
Il bisogno di prendersi cura della
propria persona, di conoscersi
interiormente, di vivere meglio in
sintonia con le proprie emozioni e i
propri sentimenti, di cercare
relazioni affettive di qualità, deve



aprirsi al dono dell’amore altrui e al
desiderio di costruire reciprocità
creative, responsabilizzanti e solidali
come quelle familiari. La sfida per la
Chiesa è di aiutare le coppie nella
maturazione della dimensione
emozionale e nello sviluppo affettivo
attraverso la promozione del dialogo,
della virtù e della fiducia nell’amore
misericordioso di Dio. Il pieno
impegno di dedizione, richiesto nel
matrimonio cristiano, è un forte
antidoto alla tentazione di
un’esistenza individuale ripiegata su
stessa.

La formazione al dono di sé

31. Lo stile delle relazioni familiari
incide in modo primario sulla
formazione affettiva delle giovani
generazioni. La velocità con la quale
si compiono i mutamenti della
società contemporanea rende più
difficile l’accompagnamento della
persona nella formazione



dell’affettività per la sua
maturazione. Esso esige anche
un’azione pastorale appropriata,
ricca di conoscenza approfondita
della Scrittura e della dottrina
cattolica, e dotate di strumenti
educativi adeguati. Un’opportuna
conoscenza della psicologia della
famiglia sarà d’aiuto perché sia
trasmessa in modo efficace la visione
cristiana: questo sforzo educativo sia
avviato già con la catechesi
dell’iniziazione cristiana. Questa
formazione avrà cura di rendere
apprezzabile la virtù della castità,
intesa come integrazione degli affetti,
che favorisce il dono di sé.

Fragilità e immaturità

32. Nel mondo attuale non mancano
tendenze culturali che mirano ad
imporre una sessualità senza limiti
di cui si vogliono esplorare tutti i
versanti, anche quelli più complessi.
La questione della fragilità affettiva è



di grande attualità: una affettività
narcisistica, instabile e mutevole non
aiuta la persona a raggiungere una
maggiore maturità. Vanno
denunciati con fermezza: la grande
diffusione della pornografia e della
commercializzazione del corpo,
favorita anche da un uso distorto di
internet; la costrizione alla
prostituzione e il suo sfruttamento.
In questo contesto, le coppie sono
talvolta incerte, esitanti e faticano a
trovare i modi per crescere. Molti
sono quelli che tendono a restare
negli stadi primari della vita
emozionale e sessuale. La crisi della
coppia destabilizza la famiglia e può
arrivare, attraverso le separazioni e i
divorzi, a produrre serie
conseguenze sugli adulti, i figli e la
società, indebolendo l’individuo e i
legami sociali. Il calo demografico,
dovuto ad una mentalità
antinatalista e promosso dalle
politiche mondiali di “salute
riproduttiva”, minaccia il legame tra



le generazioni. Ne deriva anche un
impoverimento economico e una
generalizzata perdita di speranza.

Tecnica e procreazione umana

33. La rivoluzione biotecnologica nel
campo della procreazione umana ha
introdotto la possibilità di
manipolare l’atto generativo,
rendendolo indipendente dalla
relazione sessuale tra uomo e donna.
In questo modo, la vita umana e la
genitorialità sono divenute realtà
componibili e scomponibili, soggette
prevalentemente ai desideri di
singoli o di coppie, non
necessariamente eterosessuali e
regolarmente coniugate. Questo
fenomeno si è presentato negli ultimi
tempi come una novità assoluta sulla
scena dell’umanità, e sta acquistando
una sempre maggiore diffusione.
Tutto ciò ha profonde ripercussioni
nella dinamica delle relazioni, nella
struttura della vita sociale e negli



ordinamenti giuridici, che
intervengono per tentare di
regolamentare pratiche già in atto e
situazioni differenziate. In questo
contesto la Chiesa avverte la
necessità di dire una parola di verità
e di speranza. Occorre muovere dalla
convinzione che l’uomo viene da Dio
e vive costantemente alla Sua
presenza: «La vita umana è sacra
perché, fin dal suo inizio, comporta
“l’azione creatrice di Dio” e rimane
per sempre in una relazione speciale
con il Creatore, suo unico fine. Solo
Dio è il Signore della vita dal suo
inizio alla sua fine: nessuno, in
nessuna circostanza, può rivendicare
a sé il diritto di distruggere
direttamente un essere umano
innocente» (Congregazione della
Dottrina della Fede, Istruzione
Donum vitae, Introd., 5; cf. Giovanni
Paolo II, Evangelium vitae, 53).

La sfida per la pastorale



34. Una riflessione capace di
riproporre le grandi domande sul
significato dell’essere uomini, trova
un terreno fertile nelle attese più
profonde dell’umanità. I grandi
valori del matrimonio e della
famiglia cristiana corrispondono alla
ricerca che attraversa l’esistenza
umana anche in un tempo segnato
dall’individualismo e dall’edonismo.
Occorre accogliere le persone con
comprensione e sensibilità nella loro
esistenza concreta, e saperne
sostenere la ricerca di senso. La fede
incoraggia il desiderio di Dio e la
volontà di sentirsi pienamente parte
della Chiesa anche in chi ha
sperimentato il fallimento o si trova
nelle situazioni più difficili. Il
messaggio cristiano ha sempre in sé
la realtà e la dinamica della
misericordia e della verità, che in
Cristo convergono: «La prima verità
della Chiesa è l’amore di Cristo. Di
questo amore, che giunge fino al
perdono e al dono di sé, la Chiesa si



fa serva e mediatrice presso gli
uomini. Pertanto, dove la Chiesa è
presente, là deve essere evidente la
misericordia del Padre» (MV, 12).
Nella formazione alla vita coniugale
e familiare, la cura pastorale terrà
conto della pluralità delle situazioni
concrete. Se da una parte, bisogna
promuovere percorsi che
garantiscano la formazione dei
giovani al matrimonio, dall’altra,
occorre accompagnare coloro che
vivono da soli o senza costituire un
nuovo nucleo familiare, restando
frequentemente legati alla famiglia
d’origine. Anche le coppie che non
possono avere figli devono essere
oggetto di una particolare attenzione
pastorale da parte della Chiesa, che le
aiuti a scoprire il disegno di Dio sulla
loro situazione, a servizio di tutta la
comunità. Tutti hanno bisogno di
uno sguardo di comprensione,
tenendo conto che le situazioni di
distanza dalla vita ecclesiale non
sempre sono volute, spesso sono



indotte e a volte anche subite.
Nell’ottica della fede non ci sono
esclusi: tutti sono amati da Dio e
stanno a cuore all’agire pastorale
della Chiesa.

II PARTE

LA FAMIGLIA NEL PIANO DI DIO

35. Il discernimento della vocazione
della famiglia nella molteplicità delle
situazioni che abbiamo incontrato
nella prima parte, ha bisogno di un
orientamento sicuro per il cammino
e l’accompagnamento. Questa
bussola è la Parola di Dio nella storia,
che culmina in Gesù Cristo «Via,
Verità e Vita» per ogni uomo e donna
che costituiscono una famiglia. Ci
poniamo dunque in ascolto di quello
che la Chiesa insegna sulla famiglia
alla luce della Sacra Scrittura e della
Tradizione. Siamo convinti che
questa Parola risponda alle attese
umane più profonde di amore, verità
e misericordia, e risvegli potenzialità



di dono e di accoglienza anche nei
cuori spezzati e umiliati. In questa
luce, noi crediamo che il Vangelo
della famiglia cominci con la
creazione dell’uomo ad immagine di
Dio che è amore e chiama all’amore
l’uomo e la donna secondo la sua
somiglianza (cf. Gn 1,26-27). La
vocazione della coppia e della
famiglia alla comunione di amore e
di vita perdura in tutte le tappe del
disegno di Dio malgrado i limiti e i
peccati degli uomini. Questa
vocazione è fondata sin dall’inizio in
Cristo redentore (cf. Ef 1,3-7). Egli
restaura e perfeziona l’alleanza
matrimoniale delle origini (cf. Mc
10,6), guarisce il cuore umano (cf. Gv
4,10), gli dà la capacità di amare
come Lui ama la Chiesa offrendosi
per essa (cf. Ef 5,32).

36. Questa vocazione riceve la sua
forma ecclesiale e missionaria dal
legame sacramentale che consacra la
relazione coniugale indissolubile tra



gli sposi. Lo scambio del consenso,
che la istituisce, significa per gli sposi
l’impegno di reciproca donazione e
accoglienza, totale e definitiva, in
«una sola carne» (Gn 2,24). La grazia
dello Spirito Santo fa dell’unione
degli sposi un segno vivo del legame
di Cristo con la Chiesa. La loro
unione diviene così, per tutto il corso
della vita, una sorgente di grazie
molteplici: di fecondità e di
testimonianza, di guarigione e di
perdono. Il matrimonio si realizza
nella comunità di vita e di amore, e
la famiglia diventa evangelizzatrice.
Gli sposi, fatti suoi discepoli, sono
accompagnati da Gesù nel cammino
verso Emmaus, lo riconoscono allo
spezzare del pane, fanno ritorno a
Gerusalemme nella luce della sua
risurrezione (cf. Lc 24,13-43). La
Chiesa annuncia alla famiglia il suo
legame con Gesù, in virtù
dell’incarnazione per la quale Egli è
parte della Santa Famiglia di
Nazaret. La fede riconosce nel



legame indissolubile degli sposi un
riflesso dell’amore della Trinità
divina, che si rivela nell’unità di
verità e misericordia proclamata da
Gesù. Il Sinodo si rende interprete
della testimonianza della Chiesa, che
rivolge al popolo di Dio una parola
chiara sulla verità della famiglia
secondo il Vangelo. Nessuna distanza
impedisce alla famiglia di essere
raggiunta da questa misericordia e
sostenuta da questa verità.

Capitolo I

La famiglia nella storia della salvezza

La pedagogia divina

37. Dato che l’ordine della creazione
è determinato dall’orientamento a
Cristo, occorre distinguere senza
separare i diversi gradi mediante i
quali Dio comunica all’umanità la
grazia dell’alleanza. In ragione della
pedagogia divina, secondo cui il
disegno della creazione si compie in



quello della redenzione attraverso
tappe successive, occorre
comprendere la novità del
sacramento nuziale in continuità con
il matrimonio naturale delle origini,
basato sull’ordine della creazione. In
questa prospettiva va inteso il modo
dell’agire salvifico di Dio anche nella
vita cristiana. Poiché tutto è stato
fatto per mezzo di Cristo e in vista di
Lui (cf. Col1,16), i cristiani sono «lieti
di scoprire e pronti a rispettare quei
germi del Verbo che vi si trovano
nascosti; debbono seguire
attentamente la trasformazione
profonda che si verifica in mezzo ai
popoli» (AG, 11). L’incorporazione del
credente nella Chiesa mediante il
battesimo si compie pienamente con
gli altri sacramenti dell’iniziazione
cristiana. In quella Chiesa domestica
che è la sua famiglia, egli
intraprende quel «processo
dinamico, che avanza gradualmente
con la progressiva integrazione dei
doni di Dio» (FC, 9), attraverso la



conversione continua all’amore che
salva dal peccato e dona pienezza di
vita. Nelle sfide contemporanee della
società e della cultura, la fede rivolge
lo sguardo a Gesù Cristo nella
contemplazione e nell’adorazione del
suo volto. Egli ha guardato alle
donne e agli uomini che ha
incontrato con amore e tenerezza,
accompagnando i loro passi con
verità, pazienza e misericordia,
nell’annunciare le esigenze del
Regno di Dio. «Ogni volta che
torniamo alla fonte dell’esperienza
cristiana si aprono strade nuove e
possibilità impensate» (Francesco,
Discorso in occasione della Veglia di
preghiera in preparazione al Sinodo
sulla famiglia, 4 ottobre 2014).

L’icona della Trinità nella famiglia

38. La Scrittura e la Tradizione ci
aprono l’accesso a una conoscenza
della Trinità che si rivela con tratti
familiari. La famiglia è immagine di



Dio che «nel suo mistero più intimo,
non è solitudine, bensì una famiglia,
dato che ha in sé paternità, filiazione
e l’essenza della famiglia che è
l’amore» (Giovanni Paolo II, Omelia
durante S. Messa nel Seminario
Palafoxiano di Puebla de Los
Angeles, 28 gennaio 1979). Dio è
comunione di persone. Nel
battesimo, la voce del Padre designa
Gesù come suo Figlio amato, e in
questo amore ci è dato di riconoscere
lo Spirito Santo (cf. Mc 1,10-11). Gesù,
che ha riconciliato ogni cosa in sé e
ha redento l’uomo dal peccato, non
solo ha riportato il matrimonio e la
famiglia alla loro forma originale, ma
ha anche elevato il matrimonio a
segno sacramentale del suo amore
per la Chiesa (cf. Mt 19,1-12; Mc
10,1-12; Ef 5,21-32). Nella famiglia
umana, radunata da Cristo, è
restituita la “immagine e
somiglianza” della Santissima Trinità
(cf. Gn 1,26), mistero da cui
scaturisce ogni vero amore. Da



Cristo, attraverso la Chiesa, il
matrimonio e la famiglia ricevono la
grazia dello Spirito Santo, per
testimoniare il Vangelo dell’amore di
Dio fino al compimento dell’Alleanza
nell’ultimo giorno alla festa di nozze
dell’Agnello (cf. Ap 19,9; Giovanni
Paolo II, Catechesi sull’amore
umano). L’alleanza di amore e
fedeltà, di cui vive la Santa Famiglia
di Nazaret, illumina il principio che
dà forma ad ogni famiglia, e la rende
capace di affrontare meglio le
vicissitudini della vita e della storia.
Su questo fondamento, ogni famiglia,
pur nella sua debolezza, può
diventare una luce nel buio del
mondo. «Qui comprendiamo il modo
di vivere in famiglia. Nazaret ci
ricordi che cos’è la famiglia, cos’è la
comunione di amore, la sua bellezza
austera e semplice, il suo carattere
sacro e inviolabile; ci faccia vedere
come è dolce ed insostituibile
l’educazione in famiglia, ci insegni la
sua funzione naturale nell’ordine



sociale» (Paolo VI, Discorso tenuto a
Nazaret, 5 gennaio 1964).

La famiglia nella Sacra Scrittura

39. L’uomo e la donna, con il loro
amore fecondo e generativo,
continuano l’opera creatrice e
collaborano col Creatore alla storia
della salvezza attraverso il
succedersi delle genealogie (cf. Gn
1,28; 2,4; 9,1.7; 10; 17,2.16; 25,11; 28,3;
35,9.11; 47,27; 48,3-4). La realtà
matrimoniale nella sua forma
esemplare è tratteggiata nel libro
della Genesi, a cui rimanda anche
Gesù nella sua visione dell’amore
nuziale. L’uomo si sente incompleto
perché privo di un aiuto che gli
“corrisponda”, che gli “stia di
fronte” (cf.Gn 2,18.20) in un dialogo
paritario. La donna partecipa,
quindi, della stessa realtà dell’uomo,
rappresentata simbolicamente dalla
costola, ossia della medesima carne,
come si proclama nel canto d’amore



dell’uomo: «questa volta essa è
veramente carne dalla mia carne e
osso dalle mie ossa» (Gn 2,23). I due
diventano, così, “una carne sola” (cf. 
Gn 2,24). Questa realtà fondante
dell’esperienza matrimoniale è
esaltata nella formula della reciproca
appartenenza, presente nella
professione d’amore pronunciata
dalla donna del Cantico dei Cantici.
La formula ricalca quella
dell’alleanza tra Dio e il suo popolo
(cf. Lv 26,12): «il mio amato è mio e
io sono sua…io sono del mio amato e
il mio amato è mio» (Ct 2,16; 6,3).
Significativo è, poi, nel Cantico,
l’intreccio costante della sessualità,
dell’eros e dell’amore, così come
l’incontro della corporeità con la
tenerezza, il sentimento, la passione,
la spiritualità e la donazione totale.
Nella consapevolezza che può esserci
la notte dell’assenza e del dialogo
interrotto tra lui e lei (cc. 3 e 5),
permane, nondimeno, la certezza
della potenza dell’amore contro ogni



ostacolo: «forte come la morte è
l’amore» (Ct 8,6). La profezia biblica,
per celebrare l’alleanza d’amore tra
Dio e il suo popolo, ricorrerà non
solo al simbolismo nuziale (cf. Is 54; 
Ger 2,2; Ez 16), ma all’intera
esperienza familiare, come attesta in
modo particolarmente intenso il
profeta Osea. La sua drammatica
esperienza matrimoniale e familiare
(cf. Os 1-3) diventa segno della
relazione tra il Signore e Israele. Le
infedeltà del popolo non cancellano
l’amore invincibile di Dio che il
profeta raffigura come un padre, il
quale guida e stringe a sé “con
vincoli d’amore” il proprio figlio (cf. 
Os 11,1-4).

40. Nelle parole di vita eterna che
Gesù ha lasciato ai suoi discepoli, con
il suo insegnamento sul matrimonio
e la famiglia, possiamo riconoscere
tre tappe fondamentali nel progetto
di Dio. All’inizio, c’è la famiglia delle
origini, quando Dio creatore istituì il



matrimonio primordiale tra Adamo
ed Eva, come solido fondamento
della famiglia. Dio non solo ha creato
l’essere umano maschio e femmina
(cf. Gn 1,27), ma li ha anche benedetti
perché fossero fecondi e si
moltiplicassero (cf. Gn 1,28). Per
questo, «l’uomo lascerà suo padre e
sua madre e si unirà a sua moglie e i
due saranno una sola carne» (Gn
2,24). Questa unione, poi, ferita dal
peccato, nella forma storica del
matrimonio all’interno della
tradizione di Israele ha conosciuto
diverse oscillazioni: fra la
monogamia e la poligamia, fra la
stabilità e il divorzio, fra la
reciprocità e la subordinazione della
donna all’uomo. La concessione di
Mosè circa la possibilità del ripudio
(cf. Dt 24,1ss), che persisteva al
tempo di Gesù, si comprende
all’interno di questo quadro. Infine,
la riconciliazione del mondo caduto,
con l’avvento del Salvatore, non solo
reintegra il progetto divino



originario, ma conduce la storia del
Popolo di Dio verso un nuovo
compimento. L’indissolubilità del
matrimonio (cf. Mc 10,2-9), non è
innanzitutto da intendere come giogo
imposto agli uomini bensì come un
dono fatto alle persone unite in
matrimonio.

Gesù e la famiglia

41. L’esempio di Gesù è
paradigmatico per la Chiesa. Il Figlio
di Dio è venuto nel mondo in una
famiglia. Nei suoi trenta anni di vita
nascosta a Nazaret – periferia
sociale, religiosa e culturale
dell’Impero (cf. Gv 1,46) – Gesù ha
visto in Maria e Giuseppe la fedeltà
vissuta nell’amore. Egli ha
inaugurato la sua vita pubblica con il
segno di Cana, compiuto ad un
banchetto di nozze (cf.Gv 2,1-11). Ha
annunciato il vangelo del
matrimonio come pienezza della
rivelazione che recupera il progetto



originario di Dio (cf. Mt 19,4-6). Ha
condiviso momenti quotidiani di
amicizia con la famiglia di Lazzaro e
le sue sorelle (cf. Lc 10,38) e con la
famiglia di Pietro (cf. Mt 8,14). Ha
ascoltato il pianto dei genitori per i
loro figli, restituendoli alla vita (cf. 
Mc 5,41; Lc 7,14-15) e manifestando
così il vero significato della
misericordia, la quale implica il
ristabilimento dell’Alleanza (cf.
Giovanni Paolo II, Dives in
Misericordia, 4). Ciò appare
chiaramente negli incontri con la
donna samaritana (cf. Gv 4,1-30) e
con l’adultera (cf. Gv 8,1-11), nei
quali la percezione del peccato si
desta davanti all’amore gratuito di
Gesù. La conversione «è un impegno
continuo per tutta la Chiesa che
“comprende nel suo seno i peccatori”
e che, “santa insieme e sempre
bisognosa di purificazione,
incessantemente si applica alla
penitenza e al suo rinnovamento”.
Questo sforzo di conversione non è



soltanto un’opera umana. È il
dinamismo del “cuore contrito”
attirato e mosso dalla grazia a
rispondere all’amore misericordioso
di Dio che ci ha amati per
primo» (CCC, 1428). Dio offre
gratuitamente il suo perdono a chi si
apre all’azione della sua grazia. Ciò
avviene mediante il pentimento,
unito al proposito di indirizzare la
vita secondo la volontà di Dio, effetto
della sua misericordia attraverso la
quale Egli ci riconcilia con sé. Dio
mette nel nostro cuore la capacità di
poter seguire la via dell’imitazione di
Cristo. La parola e l’atteggiamento di
Gesù mostrano chiaramente che il
Regno di Dio è l’orizzonte entro il
quale ogni relazione si definisce (cf. 
Mt6,33). I vincoli familiari, pur
fondamentali, «non sono però
assoluti» (CCC, 2232). In modo
sconvolgente per chi lo ascoltava,
Gesù ha relativizzato le relazioni
familiari alla luce del Regno di Dio
(cf. Mc 3,33-35; Lc 14,26; Mt 10,34-37;



19,29; 23,9). Questa rivoluzione degli
affetti che Gesù introduce nella
famiglia umana costituisce una
chiamata radicale alla fraternità
universale. Nessuno rimane escluso
dalla nuova comunità radunata nel
nome di Gesù, poiché tutti sono
chiamati a far parte della famiglia di
Dio. Gesù mostra come la
condiscendenza divina accompagni il
cammino umano con la sua grazia,
trasformi il cuore indurito con la sua
misericordia (cf. Ez 36,26) e lo orienti
al suo compimento attraverso il
mistero pasquale.

Capitolo II

La Famiglia nel Magistero della
Chiesa

Gli insegnamenti del Concilio
Vaticano II

42. Sulla base di ciò che ha ricevuto
da Cristo, la Chiesa ha sviluppato nel
corso dei secoli un ricco



insegnamento sul matrimonio e la
famiglia. Una delle espressioni più
alte di questo Magistero è stata
proposta dal Concilio Ecumenico
Vaticano II, nella Costituzione
pastorale Gaudium et Spes, che
dedica un intero capitolo alla dignità
del matrimonio e della famiglia (cf. 
GS, 47-52). Esso così definisce
matrimonio e famiglia: «L’intima
comunità di vita e d’amore
coniugale, fondata dal Creatore e
strutturata con leggi proprie, è
stabilita dall’alleanza dei coniugi,
vale a dire dall’irrevocabile consenso
personale. E così, è dall’atto umano
col quale i coniugi mutuamente si
danno e si ricevono, che nasce, anche
davanti alla società, l’istituzione del
matrimonio, che ha stabilità per
ordinamento divino» (GS, 48). Il
«vero amore tra marito e
moglie» (GS, 49) implica la mutua
donazione di sé, include e integra la
dimensione sessuale e l’affettività,
corrispondendo al disegno divino (cf.



GS, 48-49). Ciò rende chiaro che il
matrimonio, e l’amore coniugale che
lo anima, «sono ordinati per loro
natura alla procreazione ed
educazione della prole» (GS, 50).
Inoltre, viene sottolineato il
radicamento in Cristo degli sposi:
Cristo Signore «viene incontro ai
coniugi cristiani nel sacramento del
matrimonio» (GS, 48) e con loro
rimane (sacramentum permanens).
Egli assume l’amore umano, lo
purifica, lo porta a pienezza, e dona
agli sposi, con il suo Spirito, la
capacità di viverlo, pervadendo tutta
la loro vita di fede, speranza e carità.
In questo modo gli sposi sono come
consacrati e, mediante una grazia
propria, edificano il Corpo di Cristo e
costituiscono una Chiesa domestica
(cf. LG, 11), così che la Chiesa, per
comprendere pienamente il suo
mistero, guarda alla famiglia
cristiana, che lo manifesta in modo
genuino.



Paolo VI

43. Il Beato Paolo VI, sulla scia del
Concilio Vaticano II, ha approfondito
la dottrina sul matrimonio e sulla
famiglia. In particolare, con
l’Enciclica Humanae Vitae, ha messo
in luce il legame intrinseco tra amore
coniugale e generazione della
vita:«l’amore coniugale richiede
dagli sposi che essi conoscano
convenientemente la loro missione
di paternità responsabile, sulla quale
oggi a buon diritto tanto si insiste e
che va anch’essa esattamente
compresa. […] L’esercizio
responsabile della paternità implica
dunque che i coniugi riconoscano i
propri doveri verso Dio, verso se
stessi, verso la famiglia e verso la
società, in una giusta gerarchia dei
valori» (HV, 10). Nell’Esortazione
Apostolica Evangelii Nuntiandi, Paolo
VI ha evidenziato il rapporto tra la
famiglia e la Chiesa: «Nell’ambito
dell’apostolato di evangelizzazione



proprio dei laici, è impossibile non
rilevare l’azione evangelizzatrice
della famiglia. Essa ha ben meritato,
nei diversi momenti della storia della
Chiesa, la bella definizione di “Chiesa
domestica”, sancita dal Concilio
Vaticano II. Ciò significa che, in ogni
famiglia cristiana, dovrebbero
riscontrarsi i diversi aspetti della
Chiesa intera. Inoltre la famiglia,
come la Chiesa, deve essere uno
spazio in cui il Vangelo è trasmesso e
da cui il Vangelo si irradia» (EN, 71).

Giovanni Paolo II

44. San Giovanni Paolo II ha dedicato
alla famiglia una particolare
attenzione attraverso le sue catechesi
sull’amore umano e sulla teologia del
corpo. In esse, egli ha offerto alla
Chiesa una ricchezza di riflessioni sul
significato sponsale del corpo umano
e sul progetto di Dio riguardo al
matrimonio e alla famiglia sin
dall’inizio della creazione. In



particolare, trattando della carità
coniugale, ha descritto il modo in cui
i coniugi, nel loro mutuo amore,
ricevono il dono dello Spirito di
Cristo e vivono la loro chiamata alla
santità. Nella Lettera alle famiglie 
Gratissimam Sane e soprattutto con
l’Esortazione Apostolica Familiaris
Consortio, Giovanni Paolo II ha
indicato la famiglia come “via della
Chiesa”, ha offerto una visione
d’insieme sulla vocazione all’amore
dell’uomo e della donna, ha proposto
le linee fondamentali per la pastorale
della famiglia e per la presenza della
famiglia nella società. «Nel
matrimonio e nella famiglia si
costituisce un complesso di relazioni
interpersonali – nuzialità, paternità-
maternità, filiazione, fraternità –,
mediante le quali ogni persona
umana è introdotta nella “famiglia
umana” e nella “famiglia di Dio”, che
è la Chiesa» (FC, 15).

Benedetto XVI



45. Benedetto XVI, nell’Enciclica Deus
Caritas Est, ha ripreso il tema della
verità dell’amore tra uomo e donna,
che s’illumina pienamente solo alla
luce dell’amore di Cristo crocifisso
(cf. DCE, 2). Egli ribadisce che «il
matrimonio basato su un amore
esclusivo e definitivo diventa l’icona
del rapporto di Dio con il suo popolo
e viceversa: il modo di amare di Dio
diventa la misura dell’amore
umano» (DCE, 11). Inoltre, nella
Enciclica Caritas in Veritate,
evidenzia l’importanza dell’amore
familiare come principio di vita nella
società, luogo in cui s’apprende
l’esperienza del bene comune.
«Diventa così una necessità sociale, e
perfino economica, proporre ancora
alle nuove generazioni la bellezza
della famiglia e del matrimonio, la
rispondenza di tali istituzioni alle
esigenze più profonde del cuore e
della dignità della persona. In questa
prospettiva, gli Stati sono chiamati a
varare politiche che promuovano la



centralità e l’integrità della famiglia,
fondata sul matrimonio tra un uomo
e una donna, prima e vitale cellula
della società, facendosi carico anche
dei suoi problemi economici e fiscali,
nel rispetto della sua natura
relazionale» (CiV, 44).

Francesco

46. Papa Francesco, nell’Enciclica 
Lumen Fidei affronta così il legame
tra la famiglia e la fede: «Il primo
ambito in cui la fede illumina la città
degli uomini si trova nella famiglia.
Penso anzitutto all’unione stabile
dell’uomo e della donna nel
matrimonio […] Promettere un
amore che sia per sempre è possibile
quando si scopre un disegno più
grande dei propri progetti» (LF, 52).
Nell’Esortazione Apostolica Evangelii
Gaudium, il Papa richiama la
centralità della famiglia tra le sfide
culturali odierne: «La famiglia
attraversa una crisi culturale



profonda, come tutte le comunità e i
legami sociali. Nel caso della
famiglia, la fragilità dei legami
diventa particolarmente grave
perché si tratta della cellula
fondamentale della società, del luogo
dove si impara a convivere nella
differenza e ad appartenere ad altri e
dove i genitori trasmettono la fede ai
figli. Il matrimonio tende ad essere
visto come una mera forma di
gratificazione affettiva che può
costituirsi in qualsiasi modo e
modificarsi secondo la sensibilità di
ognuno. Ma il contributo
indispensabile del matrimonio alla
società supera il livello dell’emotività
e delle necessità contingenti della
coppia» (EG, 66). Papa Francesco ha
inoltre dedicato ai temi relativi alla
famiglia un ciclo organico di
catechesi che ne approfondiscono i
soggetti, le esperienze e le fasi della
vita.

Capitolo III



La famiglia nella dottrina cristiana

Matrimonio nell’ordine della
creazione e pienezza sacramentale

47. L’ordine della redenzione
illumina e compie quello della
creazione. Il matrimonio naturale,
pertanto, si comprende pienamente
alla luce del suo compimento
sacramentale: solo fissando lo
sguardo su Cristo si conosce fino in
fondo la verità sui rapporti umani.
«In realtà solamente nel mistero del
Verbo incarnato trova vera luce il
mistero dell’uomo. […] Cristo, che è il
nuovo Adamo, proprio rivelando il
mistero del Padre e del suo amore
svela anche pienamente l’uomo a se
stesso e gli manifesta la sua altissima
vocazione» (GS, 22). Risulta
particolarmente opportuno
comprendere in chiave cristocentrica
le proprietà naturali del matrimonio,
che costituiscono il bene dei coniugi
(bonum coniugum), che comprende



unità, apertura alla vita, fedeltà e
indissolubilità. Alla luce del Nuovo
Testamento secondo cui tutto è stato
creato per mezzo di Cristo e in vista
di lui (cf. Col 1,16;Gv 1,1ss), il Concilio
Vaticano II ha voluto esprimere
apprezzamento per il matrimonio
naturale e per gli elementi positivi
presenti nelle altre religioni (cf. LG,
16; NA, 2) e nelle diverse culture,
nonostante limiti e insufficienze (cf. 
RM, 55). Il discernimento della
presenza dei “semina Verbi” nelle
altre culture (cf. AG, 11) può essere
applicato anche alla realtà
matrimoniale e familiare. Oltre al
vero matrimonio naturale ci sono
elementi positivi presenti nelle
forme matrimoniali di altre
tradizioni religiose. Queste forme -
comunque fondate sulla relazione
stabile e vera di un uomo e una
donna -, riteniamo siano ordinate al
sacramento. Con lo sguardo rivolto
alla saggezza umana dei popoli, la
Chiesa riconosce anche questa



famiglia come cellula basilare
necessaria e feconda della
convivenza umana.

Indissolubilità e fecondità
dell’unione sponsale

48. L’irrevocabile fedeltà di Dio
all’alleanza è il fondamento
dell’indissolubilità del matrimonio.
L’amore completo e profondo tra i
coniugi non si basa solo sulle
capacità umane: Dio sostiene questa
alleanza con la forza del suo Spirito.
La scelta che Dio ha fatto nei nostri
confronti si riflette in certo modo
nella scelta del coniuge: come Dio
mantiene la sua promessa anche
quando falliamo, così l’amore e la
fedeltà coniugale valgono “nella
buona e nella cattiva sorte”. Il
matrimonio è dono e promessa di
Dio, che ascolta la preghiera di coloro
che chiedono il suo aiuto. La durezza
di cuore dell’uomo, i suoi limiti e la
sua fragilità di fronte alla tentazione



sono una grande sfida per la vita
comune. La testimonianza di coppie
che vivono fedelmente il matrimonio
mette in luce il valore di questa
unione indissolubile e suscita il
desiderio di rinnovare
continuamente l’impegno della
fedeltà. L’indissolubilità corrisponde
al desiderio profondo di amore
reciproco e duraturo che il Creatore
ha posto nel cuore umano, ed è un
dono che Egli stesso fa ad ogni
coppia: «quello che Dio ha congiunto,
l’uomo non lo separi» (Mt 19,6; cf. Mc
10,9). L’uomo e la donna accolgono
questo dono e se ne prendono cura
affinché il loro amore possa essere
per sempre. Di fronte alla sensibilità
del nostro tempo e alle effettive
difficoltà a mantenere gli impegni
per sempre, la Chiesa è chiamata a
proporre le esigenze e il progetto di
vita del Vangelo della famiglia e del
matrimonio cristiano.«San Paolo,
parlando della nuova vita in Cristo,
dice che i cristiani – tutti – sono



chiamati ad amarsi come Cristo li ha
amati, cioè “sottomessi gli uni agli
altri” (Ef 5,21), che significa al
servizio gli uni degli altri. E qui
introduce l’analogia tra la coppia
marito-moglie e quella Cristo-Chiesa.
È chiaro che si tratta di una analogia
imperfetta, ma dobbiamo coglierne il
senso spirituale che è altissimo e
rivoluzionario, e nello stesso tempo
semplice, alla portata di ogni uomo e
donna che si affidano alla grazia di
Dio» (Francesco, Udienza Generale, 6
maggio 2015). Ancora una volta è un
annuncio che dà speranza!

I beni della famiglia

49. Il matrimonio è la «comunità di
tutta la vita, per sua natura ordinata
al bene dei coniugi e alla generazione
e educazione della prole» (CIC, can.
1055 - §1). Nella reciproca
accoglienza, i nubendi si promettono
dono totale, fedeltà e apertura alla
vita. Nella fede e con la grazia di



Cristo, essi riconoscono i doni che
Dio offre loro e si impegnano in suo
nome di fronte alla Chiesa. Dio
consacra l’amore degli sposi e ne
conferma l’indissolubilità, offrendo
loro la sua grazia per vivere la
fedeltà, l’integrazione reciproca e
l’apertura alla vita. Rendiamo grazie
a Dio per il matrimonio perché,
attraverso la comunità di vita e
d’amore, i coniugi cristiani
conoscono la felicità e sperimentano
che Dio li ama personalmente, con
passione e tenerezza. L’uomo e la
donna, individualmente e come
coppia – ha ricordato Papa Francesco
– «sono immagine di Dio». La loro
differenza «non è per la
contrapposizione, o la
subordinazione, ma per la
comunione e la generazione, sempre
ad immagine e somiglianza di
Dio» (Udienza generale, 15 aprile
2015). Il fine unitivo del matrimonio
è un costante richiamo al crescere e
all’approfondirsi di questo amore.



Nella loro unione di amore gli sposi
sperimentano la bellezza della
paternità e della maternità;
condividono i progetti e le fatiche, i
desideri e le preoccupazioni;
imparano la cura reciproca e il
perdono vicendevole. In questo
amore celebrano i loro momenti
felici e si sostengono nei passaggi
difficili della loro storia di vita.

50. La fecondità degli sposi, in senso
pieno, è spirituale: essi sono segni
sacramentali viventi, sorgenti di vita
per la comunità cristiana e per il
mondo. L’atto della generazione, che
manifesta la «connessione
inscindibile» tra valore unitivo e
procreativo – messo in evidenza dal
Beato Paolo VI (cf. HV, 12) - deve
essere compreso nell’ottica della
responsabilità dei genitori
nell’impegno per la cura e
l’educazione cristiana dei figli. Questi
sono il frutto più prezioso dell’amore
coniugale. Dal momento che il figlio è



una persona, egli trascende coloro
che lo hanno generato. «Essere figlio
e figlia, infatti, secondo il disegno di
Dio, significa portare in sé la
memoria e la speranza di un amore
che ha realizzato se stesso proprio
accendendo la vita di un altro essere
umano, originale e nuovo. E per i
genitori ogni figlio è se stesso, è
differente, è diverso» (Francesco,
Udienza generale, 11 febbraio 2015).
La bellezza del dono reciproco e
gratuito, la gioia per la vita che nasce
e la cura amorevole di tutti i membri,
dai piccoli agli anziani, sono alcuni
dei frutti che rendono unica e
insostituibile la risposta alla
vocazione della famiglia. Le relazioni
familiari concorrono in modo
decisivo alla costruzione solidale e
fraterna dell’umana società,
irriducibile alla convivenza degli
abitanti di un territorio o dei
cittadini di uno Stato.

Verità e bellezza della famiglia



51. Con intima gioia e profonda
consolazione, la Chiesa guarda alle
famiglie che sono fedeli agli
insegnamenti del Vangelo,
ringraziandole e incoraggiandole per
la testimonianza che offrono. Grazie
ad esse è resa credibile la bellezza
del matrimonio indissolubile e fedele
per sempre. Nella famiglia matura la
prima esperienza ecclesiale della
comunione tra persone, in cui si
riflette, per grazia, il mistero d’amore
della Santa Trinità. «È qui che si
apprende la fatica e la gioia del
lavoro, l’amore fraterno, il perdono
generoso, sempre rinnovato, e
soprattutto il culto divino attraverso
la preghiera e l’offerta della propria
vita» (CCC, 1657). Il Vangelo della
famiglia nutre pure quei semi che
ancora attendono di maturare, e
deve curare quegli alberi che si sono
inariditi e necessitano di non essere
trascurati (cf. Lc 13,6-9).La Chiesa, in
quanto maestra sicura e madre
premurosa, pur riconoscendo che tra



i battezzati non vi è altro vincolo
nuziale che quello sacramentale, e
che ogni rottura di esso è contro la
volontà di Dio, è anche consapevole
della fragilità di molti suoi figli che
faticano nel cammino della fede.
«Pertanto, senza sminuire il valore
dell’ideale evangelico, bisogna
accompagnare con misericordia e
pazienza le possibili tappe di crescita
delle persone che si vanno
costruendo giorno per giorno. […] Un
piccolo passo, in mezzo a grandi
limiti umani, può essere più gradito a
Dio della vita esteriormente corretta
di chi trascorre i suoi giorni senza
fronteggiare importanti difficoltà. A
tutti deve giungere la consolazione e
lo stimolo dell’amore salvifico di Dio,
che opera misteriosamente in ogni
persona, al di là dei suoi difetti e
delle sue cadute» (EG, 44). Questa
verità e bellezza va custodita. Di
fronte a situazioni difficili e a
famiglie ferite, occorre sempre
ricordare un principio generale:



«Sappiano i pastori che, per amore
della verità, sono obbligati a ben
discernere le situazioni» (FC, 84). Il
grado di responsabilità non è uguale
in tutti i casi, e possono esistere
fattori che limitano la capacità di
decisione. Perciò, mentre va espressa
con chiarezza la dottrina, sono da
evitare giudizi che non tengono
conto della complessità delle diverse
situazioni, ed è necessario essere
attenti al modo in cui le persone
vivono e soffrono a motivo della loro
condizione.

Capitolo IV

Verso la pienezza ecclesiale della
famiglia

L’intimo legame tra Chiesa e
famiglia

52. La benedizione e la
responsabilità di una nuova famiglia,
sigillata nel sacramento ecclesiale,
comporta la disponibilità a farsi



sostenitori e promotori, all’interno
della comunità cristiana,
dell’alleanza fondamentale fra uomo
e donna. Questa disponibilità,
nell’ambito del legame sociale, della
generazione dei figli, della
protezione dei più deboli, della vita
comune, comporta una
responsabilità che ha diritto di essere
sostenuta, riconosciuta e apprezzata.
In virtù del sacramento del
matrimonio ogni famiglia diventa a
tutti gli effetti un bene per la Chiesa.
In questa prospettiva sarà
certamente un dono prezioso, per
l’oggi della Chiesa, considerare anche
la reciprocità tra famiglia e Chiesa: la
Chiesa è un bene per la famiglia, la
famiglia è un bene per la Chiesa. La
custodia del dono sacramentale del
Signore coinvolge non solo la singola
famiglia, ma la stessa comunità
cristiana, nel modo che le compete.
Di fronte all’insorgere della difficoltà,
anche grave, di custodire l’unione
matrimoniale, il discernimento dei



rispettivi adempimenti e delle
relative inadempienze dovrà essere
approfondito dalla coppia con l’aiuto
dei Pastori e della comunità.

La grazia della conversione e del
compimento

53. La Chiesa rimane vicina ai
coniugi il cui legame si è talmente
indebolito che si presenta a rischio di
separazione. Nel caso in cui si
consumi una dolorosa fine della
relazione, la Chiesa sente il dovere di
accompagnare questo momento di
sofferenza, in modo che almeno non
si accendano rovinose
contrapposizioni tra i coniugi.
Particolare attenzione deve essere
soprattutto rivolta ai figli, che sono i
primi colpiti dalla separazione,
perché abbiano a soffrirne meno
possibile: «quando papà e mamma si
fanno del male, l’anima dei bambini
soffre molto» (Francesco, Udienza
generale, 24 giugno 2015). Lo



sguardo di Cristo, la cui luce
rischiara ogni uomo (cf. Gv 1,9; GS,
22) ispira la cura pastorale della
Chiesa verso i fedeli che
semplicemente convivono o che
hanno contratto matrimonio soltanto
civile o sono divorziati risposati.
Nella prospettiva della pedagogia
divina, la Chiesa si volge con amore a
coloro che partecipano alla sua vita
in modo imperfetto: invoca con essi
la grazia della conversione, li
incoraggia a compiere il bene, a
prendersi cura con amore l’uno
dell’altro e a mettersi al servizio della
comunità nella quale vivono e
lavorano. È auspicabile che nelle
Diocesi si promuovano percorsi di
discernimento e coinvolgimento di
queste persone, in aiuto e
incoraggiamento alla maturazione di
una scelta consapevole e coerente. Le
coppie devono essere informate sulla
possibilità di ricorrere al processo di
dichiarazione della nullità del
matrimonio.



54. Quando l’unione raggiunge una
notevole stabilità attraverso un
vincolo pubblico – ed è connotata da
affetto profondo, da responsabilità
nei confronti della prole, da capacità
di superare le prove – può essere
vista come un’occasione da
accompagnare verso il sacramento
del matrimonio, laddove questo sia
possibile. Differente invece è il caso
in cui la convivenza non sia stabilita
in vista di un possibile futuro
matrimonio, ma nell’assenza del
proposito di stabilire un rapporto
istituzionale. La realtà dei matrimoni
civili tra uomo e donna, dei
matrimoni tradizionali e, fatte le
debite differenze, anche delle
convivenze, è un fenomeno
emergente in molti Paesi. Inoltre, la
situazione di fedeli che hanno
stabilito una nuova unione richiede
una speciale attenzione pastorale:
«In questi decenni […] è molto
cresciuta la consapevolezza che è
necessaria una fraterna e attenta



accoglienza, nell’amore e nella
verità, verso i battezzati che hanno
stabilito una nuova convivenza dopo
il fallimento del matrimonio
sacramentale; in effetti, queste
persone non sono affatto
scomunicate» (Francesco, Udienza
generale, 5 agosto 2015).

La misericordia nel cuore della
rivelazione

55. La Chiesa parte dalle situazioni
concrete delle famiglie di oggi, tutte
bisognose di misericordia,
cominciando da quelle più sofferenti.
Con il cuore misericordioso di Gesù,
la Chiesa deve accompagnare i suoi
figli più fragili, segnati dall’amore
ferito e smarrito, ridonando fiducia e
speranza, come la luce del faro di un
porto o di una fiaccola portata in
mezzo alla gente per illuminare
coloro che hanno smarrito la rotta o
si trovano in mezzo alla tempesta. La
misericordia è «il centro della



rivelazione di Gesù Cristo» (MV, 25).
In essa risplende la sovranità di Dio,
con cui Egli è fedele sempre di nuovo
al suo essere, che è amore (cf. 1 Gv 4,
8), e al suo patto. «È proprio nella sua
misericordia che Dio manifesta la
sua onnipotenza» (S. Tommaso
d’Aquino,Summa Theologiae, II-II, q.
30, art. 4; cf. Messale Romano,
Colletta della XXVI Domenica del
Tempo Ordinario). Annunciare la
verità con amore è esso stesso un
atto di misericordia. Nella Bolla 
Misericordiae Vultus, Papa Francesco
afferma: «La misericordia non è
contraria alla giustizia ma esprime il
comportamento di Dio verso il
peccatore». E prosegue: «Dio non
rifiuta la giustizia. Egli la ingloba e
supera in un evento superiore dove
si sperimenta l’amore che è a
fondamento di una vera
giustizia» (MV, 21). Gesù è il volto
della misericordia di Dio Padre: «Dio
ha tanto amato il mondo […] perché



il mondo sia salvato per mezzo di Lui
(il Figlio)» (Gv 3,16-17)

III PARTE

LA MISSIONE DELLA FAMIGLIA

56. Fin dall’inizio della storia, Dio è
stato prodigo di amore nei riguardi
dei suoi figli (cf. LG, 2), così che essi
hanno potuto avere la pienezza della
vita in Gesù Cristo (cf. Gv 10,10).
Attraverso i sacramenti
dell’Iniziazione Cristiana, Dio invita
le famiglie a introdursi in questa
vita, a proclamarla e a comunicarla
agli altri (cf. LG, 41). Come Papa
Francesco ci ricorda con forza, la
missione della famiglia si estende
sempre al di fuori nel servizio ai
nostri fratelli e sorelle. È la missione
della Chiesa alla quale ciascuna
famiglia è chiamata a partecipare in
modo unico e privilegiato. «In virtù
del Battesimo ricevuto, ogni membro
del Popolo di Dio è diventato
discepolo missionario» (EG, 120). In



tutto il mondo, nella realtà delle
famiglie, possiamo vedere tanta
felicità e gioia, ma anche tante
sofferenze e angosce. Vogliamo
guardare a questa realtà con gli occhi
con cui anche Cristo la guardava
quando camminava tra gli uomini
del suo tempo. Il nostro
atteggiamento vuole essere di umile
comprensione. Il nostro desiderio è
di accompagnare ciascuna e tutte le
famiglie perché scoprano la via
migliore per superare le difficoltà
che incontrano sul loro cammino. Il
Vangelo è sempre anche segno di
contraddizione. La Chiesa non
dimentica mai che il mistero
pasquale è centrale nella Buona
Notizia che annunciamo. Essa
desidera aiutare le famiglie a
riconoscere e ad accogliere la croce
quando si presenta davanti a loro,
perché possano portarla con Cristo
nel cammino verso la gioia della
risurrezione. Questo lavoro richiede
«una conversione pastorale e



missionaria, che non può lasciare le
cose come stanno» (EG, 25). La
conversione poi tocca
profondamente lo stile e il
linguaggio. È necessario adottare un
linguaggio che sia significativo.
L’annunzio deve far sperimentare
che il Vangelo della famiglia è
risposta alle attese più profonde
della persona umana: alla sua dignità
e alla realizzazione piena nella
reciprocità, nella comunione e nella
fecondità. Non si tratta soltanto di
presentare una normativa, ma di
annunciare la grazia che dona la
capacità di vivere i beni della
famiglia. La trasmissione della fede
rende oggi più che mai necessario un
linguaggio in grado di raggiungere
tutti, specialmente i giovani, per
comunicare la bellezza dell’amore
familiare e far comprendere il
significato di termini come
donazione, amore coniugale, fedeltà,
fecondità, procreazione. Il bisogno di
un nuovo e più adeguato linguaggio



si presenta innanzitutto nel
momento di introdurre i bambini e
gli adolescenti al tema della
sessualità. Molti genitori e molte
persone che sono impegnati nella
pastorale hanno difficoltà a trovare
un linguaggio appropriato e al tempo
stesso rispettoso, che metta insieme
la natura della sessualità biologica
con la complementarità che si
arricchisce reciprocamente, con
l’amicizia, con l’amore e con la
donazione dell’uomo e della donna.

Capitolo I

La formazione della famiglia

La preparazione al matrimonio

57. Il matrimonio cristiano non può
ridursi ad una tradizione culturale o
a una semplice convenzione
giuridica: è una vera chiamata di Dio
che esige attento discernimento,
preghiera costante e maturazione
adeguata. Per questo occorrono



percorsi formativi che accompagnino
la persona e la coppia in modo che
alla comunicazione dei contenuti
della fede si unisca l’esperienza di
vita offerta dall’intera comunità
ecclesiale. L’efficacia di questo aiuto
richiede anche che sia migliorata la
catechesi prematrimoniale – talvolta
povera di contenuti – che è parte
integrante della pastorale ordinaria.
Anche la pastorale dei nubendi deve
inserirsi nell’impegno generale della
comunità cristiana a presentare in
modo adeguato e convincente il
messaggio evangelico circa la dignità
della persona, la sua libertà e il
rispetto per i suoi diritti. Vanno
tenute ben presenti le tre tappe
indicate da Familiaris Consortio (cf.
66): la preparazione remota, che
passa attraverso la trasmissione della
fede e dei valori cristiani all’interno
della propria famiglia; la
preparazione prossima, che coincide
con gli itinerari di catechesi e le
esperienze formative vissute



all’interno della comunità ecclesiale;
la preparazione immediata al
matrimonio, parte di un cammino
più ampio qualificato dalla
dimensione vocazionale.

58. Nel cambiamento culturale in
atto spesso vengono presentati
modelli in contrasto con la visione
cristiana della famiglia. La sessualità
è spesso svincolata da un progetto di
amore autentico. In alcuni Paesi
vengono perfino imposti dall’autorità
pubblica progetti formativi che
presentano contenuti in contrasto
con la visione umana e cristiana:
rispetto ad essi vanno affermati con
decisione la libertà della Chiesa di
insegnare la propria dottrina e il
diritto all’obiezione di coscienza da
parte degli educatori. Peraltro, la
famiglia, pur rimanendo spazio
pedagogico primario (cf. 
Gravissimum Educationis, 3), non può
essere l’unico luogo di educazione
alla sessualità. Occorre, per questo,



strutturare veri e propri percorsi
pastorali di supporto, rivolti sia ai
singoli sia alle coppie, con una
particolare attenzione all’età della
pubertà e dell’adolescenza, nei quali
aiutare a scoprire la bellezza della
sessualità nell’amore. Il
cristianesimo proclama che Dio ha
creato l’uomo come maschio e
femmina, e li ha benedetti affinché
formassero una sola carne e
trasmettessero la vita (cf. Gen 1,
27-28; 2, 24). La loro differenza, nella
pari dignità personale, è il sigillo
della buona creazione di Dio.
Secondo il principio cristiano, anima
e corpo, come anche sesso biologico
(sex) e ruolo sociale-culturale del
sesso (gender), si possono
distinguere, ma non separare.

Emerge dunque l’esigenza di un
ampliamento dei temi formativi negli
itinerari prematrimoniali, così che
questi diventino dei percorsi di
educazione alla fede e all’amore,



integrati nel cammino
dell’iniziazione cristiana. In questa
luce, è necessario ricordare
l’importanza delle virtù, tra cui la
castità, condizione preziosa per la
crescita genuina dell’amore
interpersonale. L’itinerario
formativo dovrebbe assumere la
fisionomia di un cammino orientato
al discernimento vocazionale
personale e di coppia, curando una
migliore sinergia tra i vari ambiti
pastorali. I percorsi di preparazione
al matrimonio siano proposti anche
da coppie sposate in grado di
accompagnare i nubendi prima delle
nozze e nei primi anni di vita
matrimoniale, valorizzando così la
ministerialità coniugale. La
valorizzazione pastorale delle
relazioni personali favorirà
l’apertura graduale delle menti e dei
cuori alla pienezza del piano di Dio.

La celebrazione nuziale



59. La liturgia nuziale è un evento
unico, che si vive nel contesto
familiare e sociale di una festa. Il
primo dei segni di Gesù avvenne al
banchetto delle nozze di Cana: il vino
buono del miracolo del Signore, che
allieta la nascita di una nuova
famiglia, è il vino nuovo
dell’Alleanza di Cristo con gli uomini
e le donne di ogni tempo. La
preparazione delle nozze occupa per
lungo tempo l’attenzione dei
nubendi. Essa rappresenta un tempo
prezioso per loro, per le loro famiglie
e i loro amici, che deve arricchirsi
della sua dimensione propriamente
spirituale ed ecclesiale. La
celebrazione nuziale è occasione
propizia di invitare molti alla
celebrazione dei sacramenti della
Riconciliazione e dell’Eucaristia. La
comunità cristiana, attraverso una
partecipazione cordiale e gioiosa,
accoglierà nel suo grembo la nuova
famiglia affinché, come Chiesa
domestica, si senta parte della più



grande famiglia ecclesiale. La liturgia
nuziale dovrebbe essere preparata
attraverso una catechesi mistagogica
che faccia percepire alla coppia che
la celebrazione della loro alleanza si
compie “nel Signore”.
Frequentemente, il celebrante ha
l’opportunità di rivolgersi ad
un’assemblea composta da persone
che partecipano poco alla vita
ecclesiale o appartengono ad altra
confessione cristiana o comunità
religiosa. Si tratta di una preziosa
occasione di annuncio del Vangelo di
Cristo, che può suscitare, nelle
famiglie presenti, la riscoperta della
fede e dell’amore che vengono da
Dio.

I primi anni della vita familiare

60. I primi anni di matrimonio sono
un periodo vitale e delicato durante
il quale le coppie crescono nella
consapevolezza delle loro vocazione
e missione. Di qui l’esigenza di un



accompagnamento pastorale che
continui dopo la celebrazione del
sacramento. La parrocchia è il luogo
dove coppie esperte possono essere
messe a disposizione di quelle più
giovani, con l’eventuale concorso di
associazioni, movimenti ecclesiali e
nuove comunità. Occorre
incoraggiare gli sposi a un
atteggiamento fondamentale di
accoglienza del grande dono dei figli.
Va sottolineata l’importanza della
spiritualità familiare, della preghiera
e della partecipazione all’Eucaristia
domenicale, invitando le coppie a
riunirsi regolarmente per
promuovere la crescita della vita
spirituale e la solidarietà nelle
esigenze concrete della vita.
L’incontro personale con Cristo
attraverso la lettura della Parola di
Dio, nella comunità e nelle case,
specialmente nella forma della
“lectio divina”, costituisce una fonte
di ispirazione per l’agire quotidiano.
Liturgie, pratiche devozionali ed



Eucaristie celebrate per le famiglie,
soprattutto nell’anniversario del
matrimonio, nutrono la vita
spirituale e la testimonianza
missionaria della famiglia. Non di
rado, nei primi anni di vita
coniugale, si verifica una certa
introversione della coppia, con il
conseguente isolamento dal contesto
comunitario. Il consolidamento della
rete relazionale tra le coppie e la
creazione di legami significativi sono
necessari per la maturazione della
vita cristiana della famiglia. I
movimenti e i gruppi ecclesiali
spesso garantiscono tali momenti di
crescita e di formazione. La Chiesa
locale, integrando tali apporti,
assuma l’iniziativa di coordinare la
cura pastorale delle giovani famiglie.
Nella fase iniziale della vita
coniugale particolare avvilimento
procura la frustrazione del desiderio
di avere figli. Non di rado, in questa
si annunciano motivi di crisi che
sfociano rapidamente nella



separazione. Anche per tali ragioni è
particolarmente importante la
vicinanza della comunità ai giovani
sposi, attraverso il sostegno
affettuoso e discreto di famiglie
affidabili.

La formazione dei presbiteri e di
altri operatori pastorali

61. È necessario un rinnovamento
della pastorale alla luce del Vangelo
della famiglia e dell’insegnamento
del Magistero. Per questo, occorre
provvedere ad una più adeguata
formazione dei presbiteri, dei
diaconi, dei religiosi e delle religiose,
dei catechisti e degli altri operatori
pastorali, che devono promuovere
l’integrazione delle famiglie nella
comunità parrocchiale, soprattutto in
occasione dei cammini di formazione
alla vita cristiana in vista dei
sacramenti. In particolare i seminari,
nei loro itinerari di formazione
umana, spirituale, intellettuale e



pastorale, devono preparare i futuri
presbiteri a divenire apostoli della
famiglia. Nella formazione al
ministero ordinato non si può
tralasciare lo sviluppo affettivo e
psicologico, anche partecipando in
modo diretto a percorsi adeguati.
Itinerari e corsi di formazione
destinati specificamente agli
operatori pastorali potranno renderli
idonei ad inserire lo stesso cammino
di preparazione al matrimonio nella
più ampia dinamica della vita
ecclesiale. Nel periodo di formazione,
i candidati al presbiterato vivano dei
periodi congrui con la propria
famiglia e siano guidati nel fare
esperienze di pastorale familiare per
acquisire una conoscenza adeguata
della situazione attuale delle
famiglie. La presenza dei laici e delle
famiglie, in particolare la presenza
femminile, nella formazione
sacerdotale, favorisce
l’apprezzamento della varietà e
complementarità delle diverse



vocazioni nella Chiesa. La dedizione
di questo prezioso ministero potrà
ricevere vitalità e concretezza da una
rinnovata alleanza tra le due
principali forme di vocazione
all'amore: quella del matrimonio, che
sboccia nella famiglia cristiana,
basata sull’amore di elezione, e
quella della vita consacrata,
immagine della comunione del
Regno, che parte dall’accoglienza
incondizionata dell’altro come dono
di Dio. Nella comunione delle
vocazioni si attua uno scambio
fecondo di doni, che ravviva e
arricchisce la comunità ecclesiale (cf.
At 18,2). La direzione spirituale della
famiglia può essere considerata uno
dei ministeri parrocchiali. Si
suggerisce che l’Ufficio diocesano per
la famiglia e gli altri Uffici pastorali
possano intensificare la loro
collaborazione in questo campo.
Nella formazione permanente del
clero e degli operatori pastorali, è
auspicabile che si continui a curare



con strumenti appropriati la
maturazione della dimensione
affettiva e psicologica, che sarà loro
indispensabile per
l’accompagnamento pastorale delle
famiglie, anche in vista delle
particolari situazioni di emergenza
determinate dai casi di violenza
domestica e di abuso sessuale.

Capitolo II

Famiglia, generatività, educazione

La trasmissione della vita

62. La presenza delle famiglie
numerose nella Chiesa è una
benedizione per la comunità
cristiana e per la società, poiché
l’apertura alla vita è esigenza
intrinseca dell’amore coniugale. In
questa luce, la Chiesa esprime viva
gratitudine alle famiglie che
accolgono, educano, circondano di
affetto e trasmettono la fede ai loro
figli, in modo particolare quelli più



fragili e segnati da disabilità. Questi
bambini, nati con bisogni speciali,
attraggono l’amore di Cristo e
chiedono alla Chiesa di custodirli
come una benedizione. È purtroppo
diffusa una mentalità che riduce la
generazione della vita alla sola
gratificazione individuale o di
coppia. I fattori di ordine economico,
culturale ed educativo esercitano un
peso talvolta determinante
contribuendo al forte calo della
natalità che indebolisce il tessuto
sociale, compromette il rapporto tra
le generazioni e rende più incerto lo
sguardo sul futuro. Anche in questo
ambito occorre partire dall’ascolto
delle persone e dar ragione della
bellezza e della verità di una
apertura incondizionata alla vita
come ciò di cui l’amore umano ha
bisogno per essere vissuto in
pienezza. Si coglie qui la necessità di
divulgare sempre più i documenti del
Magistero della Chiesa che
promuovono la cultura della vita. La



pastorale familiare dovrebbe
maggiormente coinvolgere gli
specialisti cattolici in materia
biomedica nei percorsi di
preparazione al matrimonio e
nell’accompagnamento dei coniugi.

La responsabilità generativa

63. Secondo l’ordine della creazione
l’amore coniugale tra un uomo e una
donna e la trasmissione della vita
sono ordinati l’uno all’altra (cf. Gen
1,27-28). In questo modo il Creatore
ha reso partecipe l’uomo e la donna
dell’opera della sua creazione e li ha
contemporaneamente resi strumenti
del suo amore, affidando alla loro
responsabilità il futuro dell’umanità
attraverso la trasmissione della vita
umana. I coniugi si apriranno alla
vita formandosi «un retto giudizio:
tenendo conto sia del proprio bene
personale che di quello dei figli,
tanto di quelli nati che di quelli che si
prevede nasceranno; valutando le



condizioni sia materiali che spirituali
della loro epoca e del loro stato di
vita; e, infine, tenendo conto del bene
della comunità familiare, della
società temporale e della Chiesa
stessa» (GS, 50; cf. VS, 54-66).
Conformemente al carattere
personale e umanamente completo
dell’amore coniugale, la giusta strada
per la pianificazione familiare è
quella di un dialogo consensuale tra
gli sposi, del rispetto dei tempi e della
considerazione della dignità del
partner. In questo senso l’Enciclica 
Humanae Vitae (cf. 10-14) e
l’Esortazione Apostolica Familiaris
Consortio (cf. 14; 28-35) devono
essere riscoperte al fine di ridestare
la disponibilità a procreare in
contrasto con una mentalità spesso
ostile alla vita. Occorre esortare
ripetutamente le giovani coppie a
donare la vita. In questo modo può
crescere l’apertura alla vita nella
famiglia, nella Chiesa e nella società.
Attraverso le sue numerose



istituzioni per bambini la Chiesa può
contribuire a creare una società, ma
anche una comunità di fede, che
siano più a misura di bambino. Il
coraggio di trasmettere la vita viene
notevolmente rafforzato laddove si
crea un’atmosfera adatta ai piccoli,
nella quale viene offerto aiuto e
accompagnamento nell’opera di
educazione della prole (cooperazione
tra parrocchie, genitori e famiglie).

La scelta responsabile della
genitorialità presuppone la
formazione della coscienza, che è «il
nucleo più segreto e il sacrario
dell’uomo, dove egli è solo con Dio, la
cui voce risuona nell’intimità» (GS,
16). Quanto più gli sposi cercano di
ascoltare nella loro coscienza Dio e i
suoi comandamenti (cf. Rm 2,15), e si
fanno accompagnare spiritualmente,
tanto più la loro decisione sarà
intimamente libera da un arbitrio
soggettivo e dall’adeguamento ai
modi di comportarsi del loro



ambiente. Per amore di questa
dignità della coscienza la Chiesa
rigetta con tutte le sue forze gli
interventi coercitivi dello Stato a
favore di contraccezione,
sterilizzazione o addirittura aborto.
Il ricorso ai metodi fondati sui «ritmi
naturali di fecondità» (HV, 11) andrà
incoraggiato. Si metterà in luce che
«questi metodi rispettano il corpo
degli sposi, incoraggiano la tenerezza
fra di loro e favoriscono l’educazione
di una libertà autentica» (CCC, 2370).
Va evidenziato sempre che i figli
sono un meraviglioso dono di Dio,
una gioia per i genitori e per la
Chiesa. Attraverso di essi il Signore
rinnova il mondo.

Il valore della vita in tutte le sue
fasi

64. La vita è dono di Dio e mistero
che ci trascende. Per questo, non si
devono in alcun modo scartarne gli
inizi e lo stadio terminale. Al



contrario, è necessario assicurare a
queste fasi una speciale attenzione.
Oggi, troppo facilmente «si considera
l’essere umano in se stesso come un
bene di consumo, che si può usare e
poi gettare. Abbiamo dato inizio alla
cultura dello “scarto” che,
addirittura, viene promossa» (EG,
53). A questo riguardo, è compito
della famiglia, sostenuta dalla società
tutta, accogliere la vita nascente e
prendersi cura della sua fase ultima.
Riguardo al dramma dell’aborto, la
Chiesa anzitutto afferma il carattere
sacro e inviolabile della vita umana e
si impegna concretamente a favore
di essa (cf. EV, 58). Grazie alle sue
istituzioni, offre consulenza alle
gestanti, sostiene le ragazze-madri,
assiste i bambini abbandonati, è
vicina a coloro che hanno sofferto
l’aborto. A coloro che operano nelle
strutture sanitarie si rammenta
l’obbligo morale dell’obiezione di
coscienza. Allo stesso modo, la Chiesa
non solo sente l’urgenza di affermare



il diritto alla morte naturale,
evitando l’accanimento terapeutico e
l’eutanasia, ma si prende anche cura
degli anziani, protegge le persone
con disabilità, assiste i malati
terminali, conforta i morenti, rigetta
fermamente la pena di morte (cf. 
CCC, 2258).

Adozione e affido

65. L’adozione di bambini, orfani e
abbandonati, accolti come propri
figli, nello spirito della fede assume
la forma di un autentico apostolato
familiare (cf. AA, 11), più volte
richiamato e incoraggiato dal
Magistero (cf. FC, 41; EV, 93). La
scelta dell’adozione e dell’affido
esprime una particolare fecondità
dell’esperienza coniugale, al di là dei
casi in cui è dolorosamente segnata
dalla sterilità. Tale scelta è segno
eloquente dell’accoglienza
generativa, testimonianza della fede
e compimento dell’amore. Essa



restituisce reciproca dignità ad un
legame interrotto: agli sposi che non
hanno figli e a figli che non hanno
genitori. Vanno perciò sostenute tutte
le iniziative volte a rendere più
agevoli le procedure di adozione. Il
traffico di bambini fra Paesi e
Continenti va impedito con
opportuni interventi legislativi e
controlli degli Stati. La continuità
della relazione generativa ed
educativa ha come fondamento
necessario la differenza sessuale di
uomo e donna, così come la
procreazione. A fronte di quelle
situazioni in cui il figlio è preteso a
qualsiasi costo, come diritto del
proprio completamento, l’adozione e
l’affido rettamente intesi mostrano
un aspetto importante della
genitorialità e della figliolanza, in
quanto aiutano a riconoscere che i
figli, sia naturali sia adottivi o
affidati, sono altro da sé ed occorre
accoglierli, amarli, prendersene cura
e non solo metterli al mondo.



L’interesse prevalente del bambino
dovrebbe sempre ispirare le
decisioni sull’adozione e l’affido.
Come ha ricordato Papa Francesco, «i
bambini hanno il diritto di crescere
in una famiglia, con un papà e una
mamma» (Udienza ai Partecipanti al
Colloquio internazionale sulla
complementarità tra uomo e donna,
promosso dalla Congregazione per la
Dottrina della Fede, 17 novembre
2014). Nondimeno, la Chiesa deve
proclamare che, laddove è possibile, i
bambini hanno diritto a crescere
nella loro famiglia natale con il
maggior sostegno possibile.

L’educazione dei figli

66. Una delle sfide fondamentali, fra
quelle che sono poste alle famiglie
oggi, è sicuramente quella educativa,
resa più impegnativa e complessa
dalla realtà culturale attuale e dalla
grande influenza dei media. Vanno
tenute in debito conto le esigenze e le



attese di famiglie capaci di essere
nella vita quotidiana, luoghi di
crescita, di concreta ed essenziale
trasmissione della fede, della
spiritualità e delle virtù che danno
forma all’esistenza. La famiglia di
origine è spesso il grembo della
vocazione al sacerdozio e alla vita
consacrata: pertanto si esortano i
genitori a chiedere al Signore il dono
inestimabile della vocazione per
qualcuno dei loro figli. Nel campo
educativo sia tutelato il diritto dei
genitori di scegliere liberamente il
tipo di educazione da dare ai figli
secondo le loro convinzioni e a
condizioni accessibili e di qualità.
Occorre aiutare a vivere l’affettività,
anche nella relazione coniugale,
come un cammino di maturazione,
nella sempre più profonda
accoglienza dell’altro e in una
donazione sempre più piena. Va
ribadita in tal senso la necessità di
offrire cammini formativi che
alimentino la vita coniugale e



l’importanza di un laicato che offra
un accompagnamento fatto di
testimonianza viva. È di grande aiuto
l’esempio di un amore fedele e
profondo fatto di tenerezza, di
rispetto, capace di crescere nel
tempo e che nel suo concreto aprirsi
alla generazione della vita fa
l’esperienza di un mistero che ci
trascende.

67. Nelle diverse culture, gli adulti
della famiglia conservano una
insostituibile funzione educativa.
Tuttavia, in molti contesti, stiamo
assistendo ad un progressivo
indebolimento del ruolo educativo
dei genitori, a motivo di un’invasiva
presenza dei media all’interno della
sfera familiare, oltre che per la
tendenza a delegare o a riservare ad
altri soggetti questo compito. D’altra
parte, i media (specialmente i social
media) uniscono i membri della
famiglia anche a distanza. L’uso della
e-mail e di altri social media può



tenere uniti i membri della famiglia
nel tempo. Oltre tutto i media
possono essere un’occasione per
l’evangelizzazione dei giovani. Si
richiede che la Chiesa incoraggi e
sostenga le famiglie nella loro opera
di partecipazione vigile e
responsabile nei confronti dei
programmi scolastici ed educativi
che interessano i loro figli. Vi è
unanime consenso nel ribadire che la
prima scuola di educazione è la
famiglia e che la comunità cristiana
si pone a sostegno ed integrazione di
questo insostituibile ruolo formativo.
Si ritiene necessario individuare
spazi e momenti d’incontro per
incoraggiare la formazione dei
genitori e la condivisione di
esperienze tra famiglie. È importante
che i genitori siano coinvolti
attivamente nei cammini di
preparazione ai sacramenti
dell’iniziazione cristiana, in qualità
di primi educatori e testimoni di fede
per i loro figli.



68. Le scuole cattoliche svolgono una
funzione vitale nell’assistere i
genitori nel loro dovere di educare i
figli. L’educazione cattolica favorisce
il ruolo della famiglia: assicura una
buona preparazione, educa alle virtù
e ai valori, istruisce negli
insegnamenti della Chiesa. Le scuole
cattoliche dovrebbero essere
incoraggiate nella loro missione di
aiutare gli alunni a crescere come
adulti maturi che possono vedere il
mondo attraverso lo sguardo di
amore di Gesù e che comprendono la
vita come una chiamata a servire
Dio. Le scuole cattoliche risultano
così rilevanti per la missione
evangelizzatrice della Chiesa. In
molte regioni le scuole cattoliche
sono le uniche ad assicurare
autentiche opportunità per i bambini
di famiglie povere, specialmente per
le giovani, offrendo loro
un’alternativa alla povertà e una via
per dare un vero contributo alla vita
della società. Le scuole cattoliche



dovrebbero essere incoraggiate a
portare avanti la loro azione nelle
comunità più povere, servendo i
membri meno fortunati e più
vulnerabili della nostra società.

Capitolo III

Famiglia e accompagnamento
pastorale

Situazioni complesse

69. Il sacramento del matrimonio,
come unione fedele e indissolubile
tra un uomo e una donna chiamati
ad accogliersi reciprocamente e ad
accogliere la vita, è una grande
grazia per la famiglia umana. La
Chiesa ha la gioia e il dovere di
annunciare questa grazia a ogni
persona e in ogni contesto. Essa sente
oggi, in modo ancora più urgente, la
responsabilità di far riscoprire ai
battezzati come la grazia di Dio
opera nella loro vita - anche nelle
situazioni più difficili - per condurli



alla pienezza del sacramento. Il
Sinodo, mentre apprezza ed
incoraggia le famiglie che onorano la
bellezza del matrimonio cristiano,
intende promuovere il discernimento
pastorale delle situazioni in cui
l’accoglienza di questo dono fatica ad
essere apprezzata, oppure è in vario
modo compromessa. Mantenere vivo
il dialogo pastorale con questi fedeli,
per consentire la maturazione di una
coerente apertura al Vangelo del
matrimonio e della famiglia nella sua
pienezza, è una grave responsabilità.
I pastori devono identificare gli
elementi che possono favorire
l’evangelizzazione e la crescita
umana e spirituale di coloro che sono
affidati dal Signore alla loro cura.

70. La pastorale proponga con
chiarezza il messaggio evangelico e
colga gli elementi positivi presenti in
quelle situazioni che non
corrispondono ancora o non più ad
esso. In molti Paesi un crescente



numero di coppie convivono, senza
alcun matrimonio né canonico, né
civile. In alcuni Paesi esiste il
matrimonio tradizionale, concertato
tra famiglie e spesso celebrato in
diverse tappe. In altri Paesi invece è
in crescita il numero di coloro che,
dopo aver vissuto insieme per lungo
tempo, chiedono la celebrazione del
matrimonio in chiesa. La semplice
convivenza è spesso scelta a causa
della mentalità generale contraria
alle istituzioni e agli impegni
definitivi, ma anche per l’attesa di
una sicurezza esistenziale (lavoro e
salario fisso). In altri Paesi, infine, le
unioni di fatto diventano sempre più
numerose, non solo per il rigetto dei
valori della famiglia e del
matrimonio, ma anche per il fatto
che sposarsi è percepito come un
lusso, per le condizioni sociali, così
che la miseria materiale spinge a
vivere unioni di fatto. Tutte queste
situazioni vanno affrontate in
maniera costruttiva, cercando di



trasformarle in opportunità di
cammino di conversione verso la
pienezza del matrimonio e della
famiglia alla luce del Vangelo.

71. La scelta del matrimonio civile o,
in diversi casi, della semplice
convivenza, molto spesso non è
motivata da pregiudizi o resistenze
nei confronti dell’unione
sacramentale, ma da situazioni
culturali o contingenti. In molte
circostanze, la decisione di vivere
insieme è segno di una relazione che
vuole realmente orientarsi ad una
prospettiva di stabilità. Questa
volontà, che si traduce in un legame
duraturo, affidabile e aperto alla vita
può considerarsi un impegno su cui
innestare un cammino verso il
sacramento nuziale, scoperto come il
disegno di Dio sulla propria vita. Il
cammino di crescita, che può
condurre al matrimonio
sacramentale, sarà incoraggiato dal
riconoscimento dei tratti propri



dell’amore generoso e duraturo: il
desiderio di cercare il bene dell’altro
prima del proprio; l’esperienza del
perdono richiesto e donato;
l’aspirazione a costituire una
famiglia non chiusa su se stessa e
aperta al bene della comunità
ecclesiale e dell’intera società. Lungo
questo percorso potranno essere
valorizzati quei segni di amore che
propriamente corrispondono al
riflesso dell’amore di Dio in un
autentico progetto coniugale.

72. Le problematiche relative ai
matrimoni misti richiedono una
specifica attenzione. I matrimoni tra
cattolici e altri battezzati
«presentano, pur nella loro
particolare fisionomia, numerosi
elementi che è bene valorizzare e
sviluppare, sia per il loro intrinseco
valore, sia per l’apporto che possono
dare al movimento ecumenico». A tal
fine «va ricercata […] una cordiale
collaborazione tra il ministro



cattolico e quello non cattolico, fin
dal tempo della preparazione al
matrimonio e delle nozze» (FC, 78).
Circa la condivisione eucaristica si
ricorda che «la decisione di
ammettere o no la parte non cattolica
del matrimonio alla comunione
eucaristica va presa in conformità
alle norme generali esistenti in
materia, tanto per i cristiani orientali
quanto per gli altri cristiani, e
tenendo conto di questa situazione
particolare, che cioè ricevono il
sacramento del matrimonio cristiano
due cristiani battezzati. Sebbene gli
sposi di un matrimonio misto
abbiano in comune i sacramenti del
battesimo e del matrimonio, la
condivisione dell’Eucaristia non può
essere che eccezionale e, in ogni caso,
vanno osservate le disposizioni
indicate […]» (Pontificio Consiglio per
la Promozione dell’Unità dei
Cristiani, Direttorio per
l’Applicazione dei Principi e delle



Norme per l’Ecumenismo, 25 marzo
1993, 159-160).

73. I matrimoni con disparità di culto
rappresentano un luogo privilegiato
di dialogo interreligioso nella vita
quotidiana, e possono essere un
segno di speranza per le comunità
religiose, specialmente dove esistono
situazioni di tensione. I membri della
coppia condividono le rispettive
esperienze spirituali, oppure un
cammino di ricerca religiosa se uno
dei due non è credente (cf. 1 Cor 7,
14). I matrimoni con disparità di
culto comportano alcune speciali
difficoltà sia riguardo alla identità
cristiana della famiglia, sia
all’educazione religiosa dei figli. Gli
sposi sono chiamati a trasformare
sempre più il sentimento iniziale di
attrazione nel desiderio sincero del
bene dell’altro. Questa apertura
trasforma anche la diversa
appartenenza religiosa in una
opportunità di arricchimento della



qualità spirituale del rapporto. Il
numero delle famiglie composte da
unioni coniugali con disparità di
culto, in crescita nei territori di
missione e anche nei Paesi di lunga
tradizione cristiana, sollecita
l’urgenza di provvedere ad una cura
pastorale differenziata secondo i
diversi contesti sociali e culturali. In
alcuni Paesi, dove la libertà di
religione non esiste, il coniuge
cristiano è obbligato a passare ad
un’altra religione per potersi
sposare, e non può celebrare il
matrimonio canonico in disparità di
culto né battezzare i figli. Dobbiamo
ribadire pertanto la necessità che la
libertà religiosa sia rispettata nei
confronti di tutti.

74. I matrimoni misti e i matrimoni
con disparità di culto presentano
aspetti di potenzialità feconde e di
criticità molteplici di non facile
soluzione, più a livello pastorale che
normativo, quali l’educazione



religiosa dei figli, la partecipazione
alla vita liturgica del coniuge, la
condivisione dell’esperienza
spirituale. Per affrontare in modo
costruttivo le diversità in ordine alla
fede, è necessario rivolgere
un’attenzione particolare alle
persone che si uniscono in tali
matrimoni, non solo nel periodo
precedente alle nozze. Sfide peculiari
affrontano le coppie e le famiglie
nelle quali un partner è cattolico e
l’altro non credente. In tali casi è
necessario testimoniare la capacità
del Vangelo di calarsi in queste
situazioni così da rendere possibile
l’educazione alla fede cristiana dei
figli.

75. Particolare difficoltà presentano
le situazioni che riguardano l’accesso
al battesimo di persone che si
trovano in una condizione
matrimoniale complessa. Si tratta di
persone che hanno contratto
un’unione matrimoniale stabile in un



tempo in cui ancora almeno una di
esse non conosceva la fede cristiana.
I Vescovi sono chiamati a esercitare,
in questi casi, un discernimento
pastorale commisurato al loro bene
spirituale.

76. La Chiesa conforma il suo
atteggiamento al Signore Gesù che in
un amore senza confini si è offerto
per ogni persona senza eccezioni
(MV, 12). Nei confronti delle famiglie
che vivono l’esperienza di avere al
loro interno persone con tendenza
omosessuale, la Chiesa ribadisce che
ogni persona, indipendentemente
dalla propria tendenza sessuale,
vada rispettata nella sua dignità e
accolta con rispetto, con la cura di
evitare «ogni marchio di ingiusta
discriminazione» (Congregazione per
la Dottrina della Fede, Considerazioni
circa i progetti di riconoscimento
legale delle unioni tra persone
omosessuali, 4). Si riservi una
specifica attenzione anche



all’accompagnamento delle famiglie
in cui vivono persone con tendenza
omosessuale. Circa i progetti di
equiparazione al matrimonio delle
unioni tra persone omosessuali, «non
esiste fondamento alcuno per
assimilare o stabilire analogie,
neppure remote, tra le unioni
omosessuali e il disegno di Dio sul
matrimonio e la famiglia» (Ibidem). Il
Sinodo ritiene in ogni caso del tutto
inaccettabile che le Chiese locali
subiscano delle pressioni in questa
materia e che gli organismi
internazionali condizionino gli aiuti
finanziari ai Paesi poveri
all’introduzione di leggi che
istituiscano il “matrimonio” fra
persone dello stesso sesso.

Accompagnamento in diverse
situazioni

77. La Chiesa fa proprie, in
un’affettuosa condivisione, le gioie e
le speranze, i dolori e le angosce di



ogni famiglia. Stare vicino alla
famiglia come compagna di cammino
significa, per la Chiesa, assumere un
atteggiamento sapientemente
differenziato: a volte, è necessario
rimanere accanto ed ascoltare in
silenzio; altre volte, si deve precedere
per indicare la via da percorrere;
altre volte ancora, è opportuno
seguire, sostenere e incoraggiare. «La
Chiesa dovrà iniziare i suoi membri –
sacerdoti, religiosi e laici – a questa
“arte dell’accompagnamento”,
perché tutti imparino sempre a
togliersi i sandali davanti alla terra
sacra dell’altro (cf.Es 3,5). Dobbiamo
dare al nostro cammino il ritmo
salutare della prossimità, con uno
sguardo rispettoso e pieno di
compassione ma che nel medesimo
tempo sani, liberi e incoraggi a
maturare nella vita cristiana» (EG,
169). Il principale contributo alla
pastorale familiare lo offre la
parrocchia, che è famiglia di
famiglie, in cui si armonizzano gli



apporti di piccole comunità,
movimenti ed associazioni ecclesiali.
L’accompagnamento richiede
sacerdoti specificatamente preparati.
L’istituzione di centri specializzati
dove sacerdoti, religiosi e laici
imparino a prendersi cura di ogni
famiglia, con particolare attenzione
verso quelle in difficoltà.

78. Un ministero dedicato a coloro la
cui relazione matrimoniale si è
infranta appare particolarmente
urgente. Il dramma della separazione
spesso giunge alla fine di lunghi
periodi di conflitto, che fanno
ricadere sui figli le sofferenze
maggiori. La solitudine del coniuge
abbandonato, o che è stato costretto
ad interrompere una convivenza
caratterizzata da continui e gravi
maltrattamenti, sollecita una
particolare cura da parte della
comunità cristiana. Prevenzione e
cura nei casi di violenza familiare
richiedono una stretta



collaborazione con la giustizia per
agire contro i responsabili e
proteggere adeguatamente le vittime.
Inoltre, è importante promuovere la
protezione dei minori dall’abuso
sessuale. Nella Chiesa sia mantenuta
la tolleranza zero in questi casi,
insieme all’accompagnamento delle
famiglie. Sembrerebbe poi
opportuno tenere in considerazione
le famiglie nelle quali alcuni membri
svolgono attività che comportano
particolari esigenze, come quei
militari, che si trovano in uno stato
di separazione materiale e di una
prolungata lontananza fisica dalla
famiglia, con tutte le conseguenze
che ciò comporta. Tornati dagli
ambienti di guerra, non raramente
costoro sono colpiti da una sindrome
post-traumatica e sono turbati nella
coscienza che rivolge loro gravi
domande morali. Una peculiare
attenzione pastorale è qui
necessaria.



79. L’esperienza del fallimento
matrimoniale è sempre dolorosa per
tutti. Lo stesso fallimento, d’altra
parte, può diventare occasione di
riflessione, di conversione e di
affidamento a Dio: presa coscienza
delle proprie responsabilità, ognuno
può ritrovare in Lui fiducia e
speranza. «Dal cuore della Trinità,
dall’intimo più profondo del mistero
di Dio, sgorga e scorre senza sosta il
grande fiume della misericordia.
Questa fonte non potrà mai esaurirsi,
per quanti siano quelli che vi si
accostano. Ogni volta che ognuno ne
avrà bisogno, potrà accedere ad essa,
perché la misericordia di Dio è senza
fine» (MV, 25). Il perdono per
l’ingiustizia subita non è facile, ma è
un cammino che la grazia rende
possibile. Di qui la necessità di una
pastorale della conversione e della
riconciliazione attraverso anche
centri di ascolto e di mediazione
specializzati da stabilire nelle
Diocesi. Va comunque promossa la



giustizia nei confronti di tutte le parti
coinvolte nel fallimento
matrimoniale (coniugi e figli). La
comunità cristiana e i suoi Pastori
hanno il dovere di chiedere ai
coniugi separati e divorziati di
trattarsi con rispetto e misericordia,
soprattutto per il bene dei figli, ai
quali non si deve procurare ulteriore
sofferenza. I figli non possono essere
un oggetto da contendersi e vanno
cercate le forme migliori perché
possano superare il trauma della
scissione familiare e crescere in
maniera il più possibile serena. In
ogni caso la Chiesa dovrà sempre
mettere in rilievo l’ingiustizia che
deriva molto spesso dalla situazione
di divorzio.

80. Le famiglie monoparentali hanno
origini diverse: madri o padri
biologici che non hanno voluto mai
integrarsi nella vita familiare,
situazioni di violenza da cui un
genitore è dovuto fuggire con i figli,



morte di uno dei genitori, abbandono
della famiglia da parte di uno dei
genitori, e altre situazioni.
Qualunque sia la causa, il genitore
che abita con il bambino deve
trovare sostegno e conforto presso le
altre famiglie che formano la
comunità cristiana, così come presso
gli organismi pastorali parrocchiali.
Queste famiglie sono spesso
ulteriormente afflitte dalla gravità
dei problemi economici,
dall’incertezza di un lavoro precario,
dalla difficoltà per il mantenimento
dei figli, dalla mancanza di una casa.
La stessa sollecitudine pastorale
dovrà essere manifestata nei riguardi
delle persone vedove, delle ragazze
madri e dei loro bambini.

81. Quando gli sposi sperimentano
problemi nelle loro relazioni, devono
poter contare sull’aiuto e
l’accompagnamento della Chiesa.
L’esperienza mostra che con un aiuto
adeguato e con l’azione di



riconciliazione della grazia dello
Spirito Santo una grande percentuale
di crisi matrimoniali si superano in
maniera soddisfacente. Saper
perdonare e sentirsi perdonati è
un’esperienza fondamentale nella
vita familiare. Il perdono tra gli sposi
permette di riscoprire la verità di un
amore che è per sempre e non passa
mai (cf. 1 Cor 13,8). Nell’ambito delle
relazioni familiari la necessità della
riconciliazione è praticamente
quotidiana. Le incomprensioni
dovute alle relazioni con le famiglie
di origine, il conflitto tra abitudini
culturali e religiose diverse, la
divergenza circa l’educazione dei
figli, l’ansia per le difficoltà
economiche, la tensione che sorge a
seguito di dipendenze e della perdita
del lavoro. Sono alcuni dei motivi
ricorrenti di tensioni e conflitti. La
faticosa arte della riconciliazione,
che necessita del sostegno della
grazia, ha bisogno della generosa
collaborazione di parenti ed amici, e



talvolta anche di un aiuto esterno e
professionale. Nei casi più dolorosi,
come quello dell’infedeltà coniugale,
è necessaria una vera e propria
opera di riparazione alla quale
rendersi disponibili. Un patto ferito
può essere risanato: a questa
speranza occorre educarsi fin dalla
preparazione al matrimonio. È
fondamentale l’azione dello Spirito
Santo nella cura delle persone e delle
famiglie ferite, la recezione del
sacramento della Riconciliazione e la
necessità di cammini spirituali
accompagnati da ministri esperti.

82. Per tanti fedeli che hanno vissuto
un’esperienza matrimoniale infelice,
la verifica dell’invalidità del
matrimonio rappresenta una via da
percorrere. I recenti Motu Proprio 
Mitis Iudex Dominus Iesus e Mitis et
Misericors Iesus hanno condotto ad
una semplificazione delle procedure
per la eventuale dichiarazione di
nullità matrimoniale. Con questi



testi, il Santo Padre ha voluto anche
«rendere evidente che il Vescovo
stesso nella sua Chiesa, di cui è
costituito pastore e capo, è per ciò
stesso giudice tra i fedeli a lui
affidati» (MI, preambolo, III).
L’attuazione di questi documenti
costituisce dunque una grande
responsabilità per gli Ordinari
diocesani, chiamati a giudicare loro
stessi alcune cause e, in ogni modo,
ad assicurare un accesso più facile
dei fedeli alla giustizia. Ciò implica la
preparazione di un personale
sufficiente, composto di chierici e
laici, che si consacri in modo
prioritario a questo servizio
ecclesiale. Sarà pertanto necessario
mettere a disposizione delle persone
separate o delle coppie in crisi, un
servizio d’informazione, di consiglio
e di mediazione, legato alla pastorale
familiare, che potrà pure accogliere
le persone in vista dell’indagine
preliminare al processo
matrimoniale (cf. MI, Art. 2-3).



83. La testimonianza di coloro che
anche in condizioni difficili non
intraprendono una nuova unione,
rimanendo fedeli al vincolo
sacramentale, merita
l’apprezzamento e il sostegno da
parte della Chiesa. Essa vuole
mostrare loro il volto di un Dio fedele
al suo amore e sempre capace di
ridonare forza e speranza. Le
persone separate o divorziate ma
non risposate, che spesso sono
testimoni della fedeltà matrimoniale,
vanno incoraggiate a trovare
nell’Eucaristia il cibo che le sostenga
nel loro stato.

Discernimento e integrazione

84. I battezzati che sono divorziati e
risposati civilmente devono essere
più integrati nelle comunità cristiane
nei diversi modi possibili, evitando
ogni occasione di scandalo. La logica
dell’integrazione è la chiave del loro
accompagnamento pastorale, perché



non soltanto sappiano che
appartengono al Corpo di Cristo che è
la Chiesa, ma ne possano avere una
gioiosa e feconda esperienza. Sono
battezzati, sono fratelli e sorelle, lo
Spirito Santo riversa in loro doni e
carismi per il bene di tutti. La loro
partecipazione può esprimersi in
diversi servizi ecclesiali: occorre
perciò discernere quali delle diverse
forme di esclusione attualmente
praticate in ambito liturgico,
pastorale, educativo e istituzionale
possano essere superate. Essi non
solo non devono sentirsi
scomunicati, ma possono vivere e
maturare come membra vive della
Chiesa, sentendola come una madre
che li accoglie sempre, si prende cura
di loro con affetto e li incoraggia nel
cammino della vita e del Vangelo.
Quest’integrazione è necessaria pure
per la cura e l’educazione cristiana
dei loro figli, che debbono essere
considerati i più importanti. Per la
comunità cristiana, prendersi cura di



queste persone non è un
indebolimento della propria fede e
della testimonianza circa
l’indissolubilità matrimoniale: anzi,
la Chiesa esprime proprio in questa
cura la sua carità.

85. San Giovanni Paolo II ha offerto
un criterio complessivo, che rimane
la base per la valutazione di queste
situazioni: «Sappiano i pastori che,
per amore della verità, sono obbligati
a ben discernere le situazioni. C’è
infatti differenza tra quanti
sinceramente si sono sforzati di
salvare il primo matrimonio e sono
stati abbandonati del tutto
ingiustamente, e quanti per loro
grave colpa hanno distrutto un
matrimonio canonicamente valido.
Ci sono infine coloro che hanno
contratto una seconda unione in
vista dell’educazione dei figli, e
talvolta sono soggettivamente certi in
coscienza che il precedente
matrimonio, irreparabilmente



distrutto, non era mai stato
valido» (FC, 84). È quindi compito dei
presbiteri accompagnare le persone
interessate sulla via del
discernimento secondo
l’insegnamento della Chiesa e gli
orientamenti del Vescovo. In questo
processo sarà utile fare un esame di
coscienza, tramite momenti di
riflessione e di pentimento. I
divorziati risposati dovrebbero
chiedersi come si sono comportati
verso i loro figli quando l’unione
coniugale è entrata in crisi; se ci sono
stati tentativi di riconciliazione;
come è la situazione del partner
abbandonato; quali conseguenze ha
la nuova relazione sul resto della
famiglia e la comunità dei fedeli;
quale esempio essa offre ai giovani
che si devono preparare al
matrimonio. Una sincera riflessione
può rafforzare la fiducia nella
misericordia di Dio che non viene
negata a nessuno.



Inoltre, non si può negare che in
alcune circostanze «l’imputabilità e
la responsabilità di un’azione
possono essere sminuite o
annullate» (CCC, 1735) a causa di
diversi condizionamenti. Di
conseguenza, il giudizio su una
situazione oggettiva non deve
portare ad un giudizio sulla
«imputabilità soggettiva» (Pontificio
Consiglio per i testi legislativi,
Dichiarazione del 24 giugno 2000,
2a). In determinate circostanze le
persone trovano grandi difficoltà ad
agire in modo diverso. Perciò, pur
sostenendo una norma generale, è
necessario riconoscere che la
responsabilità rispetto a determinate
azioni o decisioni non è la medesima
in tutti i casi. Il discernimento
pastorale, pure tenendo conto della
coscienza rettamente formata delle
persone, deve farsi carico di queste
situazioni. Anche le conseguenze
degli atti compiuti non sono



necessariamente le stesse in tutti i
casi.

86. Il percorso di accompagnamento
e discernimento orienta questi fedeli
alla presa di coscienza della loro
situazione davanti a Dio. Il colloquio
col sacerdote, in foro interno,
concorre alla formazione di un
giudizio corretto su ciò che ostacola
la possibilità di una più piena
partecipazione alla vita della Chiesa
e sui passi che possono favorirla e
farla crescere. Dato che nella stessa
legge non c’è gradualità (cf. FC, 34),
questo discernimento non potrà mai
prescindere dalle esigenze di verità e
di carità del Vangelo proposte dalla
Chiesa. Perché questo avvenga,
vanno garantite le necessarie
condizioni di umiltà, riservatezza,
amore alla Chiesa e al suo
insegnamento, nella ricerca sincera
della volontà di Dio e nel desiderio di
giungere ad una risposta più perfetta
ad essa.



Capitolo IV

Famiglia ed evangelizzazione

La spiritualità familiare

87. La famiglia, nella sua vocazione e
missione, è veramente un tesoro
della Chiesa. Tuttavia, come afferma
san Paolo nei riguardi del Vangelo,
«noi abbiamo questo tesoro in vasi di
creta» (2 Cor 4,7). Sulla porta
d’ingresso della vita della famiglia,
afferma Papa Francesco, «sono
scritte tre parole […]: “permesso?”,
“grazie”, “scusa”. Infatti queste
parole aprono la strada per vivere
bene nella famiglia, per vivere in
pace. Sono parole semplici, ma non
così semplici da mettere in pratica!
Racchiudono una grande forza: la
forza di custodire la casa, anche
attraverso mille difficoltà e prove;
invece la loro mancanza, a poco a
poco apre delle crepe che possono
farla persino crollare» (Francesco,
Udienza generale, 13 maggio 2015).



L’insegnamento dei Pontefici invita
ad approfondire la dimensione
spirituale della vita familiare a
partire dalla riscoperta della
preghiera in famiglia e dell’ascolto in
comune della Parola di Dio, da cui
scaturisce l’impegno di carità.
Nutrimento principale della vita
spirituale della famiglia è
l’Eucaristia, specialmente nel giorno
del Signore, quale segno del suo
profondo radicarsi nella comunità
ecclesiale (cf. Giovanni Paolo II, Dies
Domini, 52;66). La preghiera
domestica, la partecipazione alla
liturgia e la pratica delle devozioni
popolari e mariane sono mezzi
efficaci di incontro con Gesù Cristo e
di evangelizzazione della famiglia.
Ciò metterà in evidenza la speciale
vocazione degli sposi a realizzare,
con la grazia dello Spirito Santo, la
loro santità attraverso la vita
matrimoniale, anche partecipando al
mistero della croce di Cristo, che



trasforma le difficoltà e le sofferenze
in offerta d’amore.

88. In famiglia la tenerezza è il
legame che unisce i genitori tra loro
e questi con i figli. Tenerezza vuol
dire dare con gioia e suscitare
nell’altro la gioia di sentirsi amato.
Essa si esprime in particolare nel
volgersi con attenzione squisita ai
limiti dell’altro, specialmente quando
emergono in maniera evidente.
Trattare con delicatezza e rispetto
significa curare le ferite e ridonare
speranza, in modo da ravvivare
nell’altro la fiducia. La tenerezza nei
rapporti familiari è la virtù
quotidiana che aiuta a superare i
conflitti interiori e relazionali. Al
riguardo, Papa Francesco ci invita a
riflettere: «Abbiamo il coraggio di
accogliere con tenerezza le situazioni
difficili e i problemi di chi ci sta
accanto, oppure preferiamo le
soluzioni impersonali, magari
efficienti ma prive del calore del



Vangelo? Quanto bisogno di
tenerezza ha oggi il mondo! Pazienza
di Dio, vicinanza di Dio, tenerezza di
Dio» (Omelia in occasione della Santa
Messa della Notte nella Solennità del
Natale del Signore, 24 dicembre
2014).

La famiglia soggetto della
pastorale

89. Se la famiglia cristiana vuole
essere fedele alla sua missione, essa
dovrà ben comprendere da dove essa
scaturisce: non può evangelizzare
senza essere evangelizzata. La
missione della famiglia abbraccia
l’unione feconda degli sposi,
l’educazione dei figli, la
testimonianza del sacramento, la
preparazione di altre coppie al
matrimonio e l’accompagnamento
amichevole di quelle coppie o
famiglie che incontrano difficoltà. Da
qui l’importanza di uno sforzo
evangelizzatore e catechetico



indirizzato all’interno della famiglia.
Al riguardo, si abbia cura di
valorizzare le coppie, le madri e i
padri, come soggetti attivi della
catechesi, specialmente nei confronti
dei figli, in collaborazione con
sacerdoti, diaconi, persone
consacrate e catechisti. Questo sforzo
inizia sin dalle prime frequentazioni
serie della coppia. È di grande aiuto
la catechesi familiare, in quanto
metodo efficace per formare i
giovani genitori e per renderli
consapevoli della loro missione come
evangelizzatori della propria
famiglia. Inoltre, è molto importante
sottolineare il nesso tra esperienza
familiare e iniziazione cristiana. La
comunità cristiana tutta deve
diventare il luogo in cui le famiglie
nascono, si incontrano e si
confrontano insieme, camminando
nella fede e condividendo percorsi di
crescita e di reciproco scambio.



90. La Chiesa deve infondere nelle
famiglie un senso di appartenenza
ecclesiale, un senso del “noi” nel
quale nessun membro è dimenticato.
Tutti siano incoraggiati a sviluppare
le proprie capacità e a realizzare il
progetto della propria vita a servizio
del Regno di Dio. Ogni famiglia,
inserita nel contesto ecclesiale,
riscopra la gioia della comunione con
altre famiglie per servire il bene
comune della società, promuovendo
una politica, un’economia e una
cultura al servizio della famiglia,
anche attraverso l’utilizzo dei social
network e dei media. Si auspica la
possibilità di creare piccole comunità
di famiglie come testimoni viventi
dei valori evangelici. Si avverte il
bisogno di preparare, formare e
responsabilizzare alcune famiglie
che possano accompagnarne altre a
vivere cristianamente. Vanno pure
ricordate e incoraggiate le famiglie
che si rendono disponibili a vivere la
missione “ad gentes”. Infine, si



segnala l’importanza di collegare la
pastorale giovanile con la pastorale
familiare.

Il rapporto con le culture e con le
istituzioni

91. La Chiesa «che ha conosciuto nel
corso dei secoli condizioni
d’esistenza diverse, si è servita delle
differenti culture per diffondere e
spiegare nella sua predicazione il
messaggio di Cristo a tutte le genti,
per studiarlo ed approfondirlo, per
meglio esprimerlo nella vita liturgica
e nella vita della multiforme
comunità dei fedeli» (GS 58). È
importante dunque, tener conto di
queste culture e rispettare ciascuna
di esse nelle sue particolarità.
Conviene pure richiamare ciò che
scriveva il Beato Paolo VI: «La
rottura tra Vangelo e cultura è senza
dubbio il dramma della nostra epoca,
come lo fu anche di altre. Occorre
quindi fare tutti gli sforzi in vista di



una generosa evangelizzazione della
cultura, più esattamente delle
culture» (EN, 20). La pastorale
matrimoniale e familiare necessita di
stimare quegli elementi positivi che
s’incontrano nelle diverse esperienze
religiose e culturali, i quali
rappresentano una “praeparatio
evangelica”. Nell’incontro con le
culture, tuttavia, un’evangelizzazione
attenta alle esigenze della
promozione umana della famiglia
non potrà sottrarsi alla franca
denunzia dei condizionamenti
culturali, sociali, politici ed
economici. L’egemonia crescente
della logica del mercato, che
mortifica gli spazi e i tempi di
un’autentica vita familiare, concorre
anche ad aggravare discriminazioni,
povertà, esclusioni, violenza. Tra le
diverse famiglie che versano in
condizioni di indigenza economica, a
causa della disoccupazione o della
precarietà lavorativa o della
mancanza di assistenza socio-



sanitaria, non di rado accade che
alcuni, non potendo accedere al
credito, si trovino ad essere vittime
dell’usura e si vedano a volte
costretti ad abbandonare le loro case
e perfino i loro bambini. A tale
riguardo, si suggerisce di creare
strutture economiche di sostegno
adeguato per aiutare tali famiglie o
capaci di promuovere la solidarietà
familiare e sociale.

92. La famiglia è «la cellula prima e
vitale della società» (AA, 11). Essa
deve riscoprire la sua vocazione a
sostegno del vivere sociale in tutti i
suoi aspetti. È indispensabile che le
famiglie, attraverso il loro aggregarsi,
trovino le modalità per interagire
con le istituzioni politiche,
economiche e culturali, al fine di
edificare una società più giusta. Per
questo vanno sviluppati il dialogo e
la cooperazione con le strutture
sociali, e vanno incoraggiati e
sostenuti i laici che si impegnano,



come cristiani, in ambito culturale e
socio-politico. La politica deve
rispettare in modo particolare il
principio della sussidiarietà e non
limitare i diritti delle famiglie. È
importante a tal proposito
considerare la “Carta dei diritti della
Famiglia” (cf. Pontificio Consiglio per
la Famiglia, 22 ottobre 1983) e la
“Dichiarazione universale dei Diritti
dell’uomo” (10 dicembre 1948). Per i
cristiani che operano in politica
l’impegno per la vita e la famiglia
deve avere la priorità, giacché una
società che trascura la famiglia ha
perduto la sua apertura al futuro. Le
associazioni familiari, impegnate nel
lavoro comune insieme a gruppi di
altre tradizioni cristiane, hanno tra i
loro scopi principali, tra gli altri, la
promozione e la difesa della vita e
della famiglia, della libertà di
educazione e della libertà religiosa,
dell’armonizzazione fra il tempo per
il lavoro e il tempo per la famiglia, la



difesa delle donne nel lavoro, la
tutela dell’obiezione di coscienza.

L’apertura alla missione

93. La famiglia dei battezzati è per
sua natura missionaria e accresce la
propria fede nell’atto di donarla agli
altri, prima di tutto ai propri figli. Il
fatto stesso di vivere la comunione
familiare è la sua prima forma di
annuncio. In effetti,
l’evangelizzazione comincia dalla
famiglia, nella quale non si trasmette
soltanto la vita fisica, ma anche la
vita spirituale. Il ruolo dei nonni
nella trasmissione della fede e delle
pratiche religiose non deve essere
dimenticato: sono i testimoni del
legame tra le generazioni, custodi di
tradizioni di saggezza, preghiera e
buon esempio. La famiglia si
costituisce così come soggetto
dell’azione pastorale attraverso
l’annuncio esplicito del Vangelo e
l’eredità di molteplici forme di



testimonianza: la solidarietà verso i
poveri, l’apertura alla diversità delle
persone, la custodia del creato, la
solidarietà morale e materiale verso
le altre famiglie soprattutto verso le
più bisognose, l’impegno per la
promozione del bene comune anche
mediante la trasformazione delle
strutture sociali ingiuste, a partire
dal territorio nel quale essa vive,
praticando le opere di misericordia
corporale e spirituale.

CONCLUSIONE

94. Nel corso di quest’Assemblea noi
Padri sinodali, riuniti intorno a Papa
Francesco, abbiamo sperimentato la
tenerezza e la preghiera di tutta la
Chiesa, abbiamo camminato come i
discepoli di Emmaus e riconosciuto
la presenza di Cristo nello spezzare il
pane alla mensa eucaristica, nella
comunione fraterna, nella
condivisione delle esperienze
pastorali. Ci auguriamo che il frutto



di questo lavoro, ora consegnato
nelle mani del Successore di Pietro,
dia speranza e gioia a tante famiglie
nel mondo, orientamento ai pastori e
agli operatori pastorali e stimolo
all’opera dell’evangelizzazione.
Concludendo questa Relazione,
chiediamo umilmente al Santo Padre
che valuti l’opportunità di offrire un
documento sulla famiglia, perché in
essa, Chiesa domestica, risplenda
sempre più Cristo, luce del mondo.

Preghiera alla Santa Famiglia

Gesù, Maria e Giuseppe,

in voi contempliamo

lo splendore dell’amore vero,

a voi con fiducia ci rivolgiamo.

Santa Famiglia di Nazareth,

rendi anche le nostre famiglie



luoghi di comunione e cenacoli di
preghiera,

autentiche scuole del Vangelo

e piccole Chiese domestiche.

Santa Famiglia di Nazareth,

mai più nelle famiglie si faccia
esperienza

di violenza, chiusura e divisione:

chiunque è stato ferito o
scandalizzato

conosca presto consolazione e
guarigione.

Santa Famiglia di Nazareth,

ridesta in tutti la consapevolezza

del carattere sacro e inviolabile della
famiglia,

la sua bellezza nel progetto di Dio.



Gesù, Maria e Giuseppe,

ascoltate, esaudite la nostra supplica.

Amen.

Il risultato delle votazioni dei
singoli punti della Relatio Finalis è
consultabile qui.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/sinodo-sulla-
famiglia-la-relazione-finale/

(24/01/2026)

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Votazioni%20dei%20singoli%20numeri%20della%C2%A0Relazione%20finale%20del%20Sinodo%20dei%20Vescovi%20al%20Santo%20Padre%20Francesco20151026-141950.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Votazioni%20dei%20singoli%20numeri%20della%C2%A0Relazione%20finale%20del%20Sinodo%20dei%20Vescovi%20al%20Santo%20Padre%20Francesco20151026-141950.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Votazioni%20dei%20singoli%20numeri%20della%C2%A0Relazione%20finale%20del%20Sinodo%20dei%20Vescovi%20al%20Santo%20Padre%20Francesco20151026-141950.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Votazioni%20dei%20singoli%20numeri%20della%C2%A0Relazione%20finale%20del%20Sinodo%20dei%20Vescovi%20al%20Santo%20Padre%20Francesco20151026-141950.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Votazioni%20dei%20singoli%20numeri%20della%C2%A0Relazione%20finale%20del%20Sinodo%20dei%20Vescovi%20al%20Santo%20Padre%20Francesco20151026-141950.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Votazioni%20dei%20singoli%20numeri%20della%C2%A0Relazione%20finale%20del%20Sinodo%20dei%20Vescovi%20al%20Santo%20Padre%20Francesco20151026-141950.pdf
https://opusdei.org/it-it/article/sinodo-sulla-famiglia-la-relazione-finale/
https://opusdei.org/it-it/article/sinodo-sulla-famiglia-la-relazione-finale/
https://opusdei.org/it-it/article/sinodo-sulla-famiglia-la-relazione-finale/

	Sinodo sulla famiglia: la Relazione finale

