
opusdei.org

Siamo davvero
liberi?

Pablo Cabellos riesamina il
significato della libertà dal
punto di vista religioso in un
articolo pubblicato su “Las
Provincias” di Valencia.

11/09/2018

Forse non è tanto facile dare una
risposta al titolo di queste righe. Da
un punto di vista antropologico si
dovrebbe dare una risposta
affermativa, perché la libertà è il
dono più grande della persona. Come
cristiano, devo dire: esiste la libertà.



Però non è tanto chiaro a tutti, né
nella sua realizzazione in ogni uomo,
né nel suo fine, né nei suoi limiti,
perché non tutti intendiamo allo
stesso modo che cos’è l’uomo, la sua
origine e il suo destino.
Politicamente, potrei rispondere che
viviamo in un paese democratico e,
dunque, siamo liberi. E sarà vero; ma
così contempleremmo la libertà nel
suo significato più profondo?
Possono esistere in un paese
totalitario delle persone arricchite da
una maggiore libertà?

Naturalmente una risposta
affermativa all’ultima domanda non
si potrebbe dare nel caso di una
dittatura, ma si tratta di riflettere
sulla libertà che rende maturi gli
esseri umani. Sociologicamente, si
potrebbero prendere in
considerazione, per esempio, le
ragionevoli barriere imposte dalla
società in cui viviamo. E anche le
meno ragionevoli. O quelle che lo



sarebbero e si omettono o che non
esistono.

Molti di noi abbiamo imparato ad
amare la libertà dalla fede,
soprattutto attraverso il Nuovo
Testamento. Debbo aggiungere che
mi sono addentrato un po’ più in essa
con l’aiuto del Magistero della Chiesa
e di alcuni uomini eccezionali, tra i
quali dovrei citare Agostino di
Ippona, Tommaso d’Aquino,
Josemaría Escrivá, Giovanni Paolo II
e Benedetto XVI.

Che cos’è il cuore inquieto di
Agostino se non l’ansia di cercare il
bene che fa liberi, o il dispiacere di
averlo trovato tardi, secondo la sua
opinione di amante? San Tommaso,
con i suoi studi sulla legge eterna, la
legge naturale e la coscienza, incarna
l’anelito per la verità che rende liberi
e metterà la sua straordinaria
intelligenza al servizio della stessa in 
De Malo, De Veritate, Summa



Theologica e in tante altre opere.
Quella verità che risplende in
Giovanni Paolo II quando, contro
ogni moda passeggera, afferma che
“Cristo crocifisso rivela il significato
autentico della libertà, la vive
pienamente nel dono totale di sé e
chiama i discepoli a prendere parte
alla sua stessa libertà”.

Al contrario di coloro che innalzano
barricate con la loro libertà per non
consumarla o per sprecarla, Cristo
insegna come la si conquista con la
donazione completa e cruenta della
propria vita. La libertà si fa,
donandola. Il cardinale Ratzinger ha
trattato per esteso della libertà, ma
nella memorabile Giornata Mondiale
della Gioventù del 2005, ha cercato la
sua profondità con semplicità nel
fatto stesso: nella Croce anticipata
nell’Ultima Cena del Signore e
riprodotta nella celebrazione della
Messa. Cristo trasforma la violenza
che lo crocifigge nell’amore che si dà



del tutto. Il grande peccato
dell’uomo, aveva scritto in
“Creazione e Peccato”, «consiste nel
fatto che l’uomo vuole negare la
realtà di essere una creatura, perché
non vuole accettare la misura né i
limiti che questo comporta».
Quest’uomo non sarà libero, perché
«la libertà – dirà ai giovani a Colonia
– non vuol dire godersi la vita,
considerarsi assolutamente
autonomi, ma orientarsi in base alla
verità e al bene, per essere alla fine,
in tal modo, noi stessi, autentici e
buoni».

Del fondatore dell’Opera sono queste
parole: «Esiste un bene che [il
cristiano] dovrà cercare in modo
particolare: quello della libertà
personale. Soltanto se difende la
libertà individuale degli altri con la
propria libertà personale, egli potrà,
con onestà umana e cristiana,
difendere nello stesso modo la
propria».



In un’altra pagina afferma non tanto
che predica, ma che grida il suo
amore alla libertà, mentre i
pusillanimi la considerano un
pericolo per la fede. Certamente, lo
sarebbe una errata interpretazione
della libertà, una libertà senza alcun
fine, senza norme oggettive, senza
legge di responsabilità.

Però ricorda sempre che Gesù “non
vuole imporsi”. Proprio per questo si
assume l’incarico di svelare lo
spauracchio delle parole vuote:
“libertà”, che incatena; “progresso”,
che fa ritornare alla selva; “scienza”,
che nasconde ignoranza... Sempre un
tendone che copre mercanzia
avariata (cfr. Solco, 933). Siamo
liberi, orientati alla verità e al bene o
siamo solo debolmente liberi? Il
Concilio Vaticano II ha ripetuto
l’obbligo di cercare la verità e di
aderire ad essa. Potremmo chiederci
che tipo di bene perseguiamo perché,
indubbiamente, qualcuno lo



cerchiamo. È di quelli che migliorano
la persona? È di quelli che
trascendono?

Parafrasando cose ben note, si può
parlare dell’insopportabile
leggerezza di alcune libertà
superficiali o frivole, o di libertà che
rendono schiavi, perché, come
diceva Tommaso d’Aquino, bloccano
l’uomo in condizioni inconsuete, lo
incatenano. Quando ciò accade, la
persona scompare, la sua natura
viene ferita e, in termini cristiani, si
offende Dio, gli altri e sé stesso.
Possiamo chiamarla schiavitù del
peccato, dell’errore, della frivolezza
o della vita gettata via. In ogni caso, e
in queste circostanze, la creatura non
è che non è più libera, perché
sarebbe impossibile, ma vive con una
libertà malata e fallita che non lo
porterà molto lontano. Uno è tanto
più schiavo, diceva l’Aquinate,
quanto meno gli rimane di ciò che gli



è più proprio: la ragione, la volontà,
il cuore retto.

Occorre, dunque, una grande attività
educativa che mostri la verità, il
bene, la bellezza, l’unità; che spinga a
trovarli in mezzo alle attività abituali
attraverso l’esercizio delle virtù
umane – sincerità, lealtà, laboriosità,
allegria, coraggio, costanza, fortezza,
solidarietà, giustizia, sobrietà,
generosità, prudenza, umiltà,
modestia, onestà, pudore, ecc. – e, se
è cristiano, di quelle teologali: fede,
speranza e carità. Così sarà facile –
come scrive san Pietro – vivere
“come uomini liberi e non come
quelli che trasformano la libertà in
un pretesto per la malvagità”.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/siamo-davvero-
liberi/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/siamo-davvero-liberi/
https://opusdei.org/it-it/article/siamo-davvero-liberi/
https://opusdei.org/it-it/article/siamo-davvero-liberi/

	Siamo davvero liberi?

