
opusdei.org

Sguardi

Guardare gli altri, guardare
Cristo, essere guardati... In
questo articolo si spiega che
contemplare – soprattutto la
contemplazione di Dio –
significa saper vedere, avere lo
sguardo limpido che rende più
bella la vita.

27/09/2011

La vita cristiana è un continuo
cercare Gesù e seguirlo, sapendo che
chi ha visto Lui ha visto il Padre[1];
ma consiste anche nel lasciarsi
guardare da Lui. Il Signore è rimasto



nella sua Chiesa e si aspetta che lo
guardiamo. Nella liturgia eucaristica
il pane e il vino vengono elevati dopo
la consacrazione perché i fedeli
possano guardare Lui. Ogni giorno
facciamo in modo di incontrarlo nel
Santissimo Sacramento, dove è
realmente presente, con la sua
Carne e con il suo Sangue, con la
sua Anima e con la sua Divinità[2];
e nelle pagine del Vangelo che
raccontano il suo passaggio fra gli
uomini.

Come sarà stato lo sguardo
gioioso di Gesù!: lo stesso che avrà
brillato negli occhi di sua Madre,
che non può contenere la propria
allegrezza - «Magnificat anima
mea Dominum!» - e la sua anima
glorifica il Signore, da quando lo
porta dentro di sé e al suo fianco.
Oh!, Madre!: sia la nostra, come la
tua, l’allegria di stare con Lui e di
avere Lui[3].



Lo sguardo di Dio«Se cerchiamo
l’inizio di questo sguardo, occorre che
torniamo indietro al Libro della
Genesi, a quello sguardo in cui, dopo
la creazione dell’uomo maschio e
femmina, Dio vide che era cosa molto
buona. Questo primissimo sguardo
del Creatore si rispecchia nello
sguardo di Cristo»[4].

Il Verbo incarnato ci contempla con
occhi e volto umani. Nello sguardo di
Cristo troviamo la fonte della nostra
gioia, l’amore incondizionato, la pace
che dona il saperci amati. Non solo,
ma nei suoi occhi vediamo la nostra
immagine autentica, conosciamo la
nostra vera identità. Siamo frutto
dell’amore di Dio, esistiamo perché
Dio ci ama, e siamo destinati a
vederlo un giorno faccia a faccia,
vivendo la sua stessa vita. Vuole farci
suoi completamente, fino al punto da
essere una cosa sola con il Figlio,
come il Figlio è una cosa sola con il
Padre[5].



«Vi auguro di sperimentare uno
sguardo così! – diceva Giovanni
Paolo II nel 1985 – Vi auguro di
sperimentare la verità che Egli, il
Cristo, vi guarda con amore! [...]. Si
può anche dire che in questo
“sguardo amorevole” di Cristo sia
contenuto quasi il riassunto e la
sintesi di tutta la Buona Novella»[6].

Gesù guarda ogni uomo e l’umanità
intera; si muove a compassione delle
folle, ma non le contempla come se
fossero una massa anonima; a tutti
chiede amore, a ciascuno lo chiede.
Fissa i propri occhi sul giovane ricco,
perplesso sulla possibilità di donarsi;
su Pietro, dopo il tradimento; sulla
donna anziana, povera e generosa,
che deposita l’elemosina nel tempio
pensando che nessuno la osservi.
Gesù posa il suo sguardo su ciascuno
di noi.

Lo sguardo di Cristo invita a donarsi,
perché Egli si dà totalmente e ci



vuole accanto a sé; ci insegna a
levare lo sguardo verso le cose
grandi, liberi da ogni legame terreno:
Una cosa sola ti manca: va’, vendi
quello che hai e dallo ai poveri e
avrai un tesoro in cielo; poi vieni e
seguimi[7], chiede al giovane ricco.

Se osassimo guardare il Redentore,
sentiremmo il dolore dei nostri
peccati e la necessità di convertirci,
di fare penitenza e di fare apostolato.
Quando Pietro, dopo averlo
rinnegato, incrociò lo sguardo del
Signore, si rese conto di ciò che
aveva fatto: e uscito, pianse
amaramente[8]. Quel dolore si
trasformò poi in audacia apostolica,
nella decisione di non nascondere
oltre il Nome di Gesù Cristo e in
giubilo anche nei casi di difficoltà
nell’apostolato: Se ne andarono dal
Sinedrio lieti di essere stati
oltraggiati per amore del nome di
Gesù[9].



I suoi occhi restituiscono la pace e il
coraggio, anche quando noi ci
rivolgiamo a Lui con timidezza, come
quella donna malata che voleva
toccare soltanto il suo mantello: 
Gesù, voltatosi, la vide e disse:
Coraggio, figliola, la tua fede ti ha
guarita. E in quell’istante la donna
guarì[10].

Signore mio e Dio mio, credo
fermamente che sei qui, che mi vedi,
che mi ascolti. Con queste parole san
Josemaría cominciava i suoi
quotidiani periodi di orazione. Per
fare orazione, è importante
guardarlo e sapere che ci guarda. In
cielo lo contempleremo eternamente
e senza veli; però possiamo scoprirlo
anche su questa terra, nella vita
ordinaria: nel lavoro, in casa, negli
altri, e specialmente in coloro che
soffrono. Per alimentare tale
chiarezza, ripetiamo con fede
davanti al Tabernacolo: credo
fermamente che mi vedi sempre. E



quando ci sentiamo ciechi, incapaci
di vederlo accanto a noi,
chiediamogli umilmente: ut videam!,
fa’ ch’io veda, Signore!

Lo sguardo di Maria

«La contemplazione di Cristo ha in
Maria il suo modello insuperabile [...].
Alla contemplazione del volto di
Cristo nessuno si è dedicato con
altrettanta assiduità di Maria [...]. Il
suo sguardo, sempre ricco di adorante
stupore, non si staccherà più da Lui.
Sarà talora uno sguardo
interrogativo, come nell’episodio dello
smarrimento nel tempio: “Figlio,
perché ci hai fatto così?” (Lc 2, 48);
sarà in ogni caso uno sguardo
penetrante, capace di leggere
nell’intimo di Gesù, fino a percepirne i
sentimenti nascosti e a indovinarne le
scelte, come a Cana (cfr. Gv 2, 5); altre
volte sarà uno sguardo addolorato,
soprattutto sotto la croce, dove sarà
ancora, in certo senso, lo sguardo



della “partoriente”, giacché Maria non
si limiterà a condividere la passione e
la morte dell’Unigenito, ma accoglierà
il nuovo figlio a lei consegnato nel
discepolo prediletto (cfr. Gv 19, 26-27);
nel mattino di Pasqua sarà uno
sguardo radioso per la gioia della
risurrezione e, infine, uno sguardo
ardente per l’effusione dello Spirito
nel giorno di Pentecoste (cfr. At 1,
14)»[11].

Nella vita si succedono gioie e dolori,
speranze e delusioni, piaceri e
amarezze; il Signore si aspetta che lo
cerchiamo in ogni circostanza
esterna e interiore. Impariamo da
Maria a guardarlo con uno sguardo
interrogativo, addolorato, ardente o
radioso; sempre colmo di fiducia.
Impariamo da Lei, servendoci anche
delle immagini della Madonna che
accompagnano la nostra vita. La
consuetudine di cercare e guardare
queste immagini, e l’amore con cui lo
facciamo, prepareranno l’incontro



con il Figlio, frutto benedetto del suo
ventre. Cerchiamo il volto di Gesù,
guidati da sua Madre: il volto di
bambino a Betlemme, ferito sul
Calvario, glorioso dopo la
Risurrezione. Questa ricerca è in
realtà la ricerca del volto di Dio, che
porta a orientare l’intera esistenza
all’incontro con Gesù.

«Contemplando questo volto ci
apriamo ad accogliere il mistero della
vita trinitaria, per sperimentare
sempre nuovamente l’amore del Padre
e godere della gioia dello Spirito
Santo. Si realizza così anche per noi la
parola di san Paolo: “Riflettendo
come in uno specchio la gloria del
Signore, veniamo trasformati in
quella medesima immagine, di
gloria in gloria, secondo l’azione
dello Spirito del Signore” (2 Cor 3,
18)»[12]. Il cristiano ha
l’appassionante compito di riflettere
Cristo, per mostrare lo sguardo che
Dio indirizza a ogni persona, come



hanno fatto i santi. Nell’adorare il
Signore nella Santa Eucaristia, per
esempio durante le benedizioni con il
Santissimo, vediamo Colui che
abbiamo trafitto, pieno di sangue e di
ferite, e scopriamo il mistero
dell’amore di Dio, il vero volto di
Dio[13].

Lo sguardo non è soltanto un atto
fisico; è un’azione umana che
esprime le disposizioni del cuore.
San Josemaría incoraggiava a
contemplare gli altri con le pupille
dilatate dall’amore, perché saper
guardare vuol dire saper amare. È
vero, vi sono sguardi d’amore e di
indifferenza; sguardi che mostrano
un’apertura e una disponibilità a
comprendere, accogliere e servire;
ma vi sono anche sguardi possessivi,
accecati dall’egoismo. Noi vogliamo
guardare con occhi limpidi,
animati dalla predicazione del
Maestro: beati i puri di cuore,
perché vedranno Dio[14].



Dobbiamo impegnarci a esercitare le
virtù, ben sapendo che dobbiamo
lottare per santificare tutti gli aspetti
della nostra esistenza, compresa la
vista e gli altri sensi. Gli occhi non
sono solamente una finestra dalla
quale vediamo il mondo e da dove 
entrano le immagini, ma è un canale
attraverso il quale esprimiamo le
disposizioni, da dove escono i nostri
desideri. La carità, la compassione, la
purezza di cuore, la povertà di spirito
e la disponibilità a servire si
manifestano attraverso gli occhi.

Lo zelo apostolico comincia dalla
scoperta delle necessità degli altri: la
vulnerabilità, i legami che soffocano
la libertà, la confusione... Ci
metteremo nei panni del prossimo se
siamo disposti a farci prossimo noi
stessi[15]: a dimenticare gli altri
interessi meno nobili, a uscire dal
vortice delle preoccupazioni
personali per fermarci, come il buon
samaritano, spendere tempo e



interessarci dei problemi e delle
preoccupazioni degli altri. È
necessario aprire bene gli occhi per
individuare e colmare la povertà
spirituale di quelli che ci stanno
accanto.

Lo zelo apostolico del cristiano
induce a non voltare le spalle ai
problemi e alle necessità di tutti gli
uomini: lo sguardo dell’apostolo
conferma il valore di ogni uomo,
considerato in se stesso e non nella
misura in cui soddisfa il nostro
interesse personale. La verità
morale, come verità del valore
irripetibile della persona, fatta a
immagine di Dio, è colma di esigenze
per la libertà[16].

Invece, il desiderio impuro, il
desiderio di possedere o la curiosità
morbosa, che crescono se non
educhiamo lo sguardo, finiscono per
turbare il cuore. Custodiamo la vista
per Dio e per gli altri. Respingiamo le



immagini che ci separano da Lui
perché alimentano l’uomo vecchio,
dallo sguardo triste ed egoista.

Imparare a guardare

Educare lo sguardo è una lotta
importante, che influisce
sull’apertura e la qualità del nostro
mondo interiore. Si tratta di scoprire
Dio in ogni cosa e di rifuggire da
tutto ciò che può allontanarci da Lui.

Imparare a guardare, dunque, è un
esercizio di contemplazione: se ci
abituiamo a contemplare le cose più
belle ed elevate, lo sguardo sentirà
una ripugnanza per tutto ciò che è
basso e sudicio. Chi contempla
assiduamente il Signore,
nell’Eucaristia e nelle pagine del
Vangelo, impara a scoprirlo anche in
tutto il resto, nelle bellezze della
natura o delle opere d’arte. Gode di
più delle cose buone e acquista la
sensibilità di respingere ciò che
intorbida.



Nello stesso tempo, dato che la vita
su questa terra è una lotta, siamo
sempre esposti a ritornare il fango da
cui siamo stati fatti. Imparare a
guardare vuol dire anche imparare a
non guardare. Non conviene
guardare ciò che non è lecito
desiderare[17].

Le offese a Dio si presentano ai nostri
occhi in modi diversi: certe volte ci
ripugnano umanamente e nasce in
noi sincero e naturale il rifiuto, ad
esempio, delle cose violente; altre
volte il male prende la forma della
tentazione e si presenta con
l’attrattiva della carne, dell’egoismo o
del lusso.

In ogni caso, si può sempre
trasformare l’atteggiamento
difensivo in atteggiamento
costruttivo, con il valore redentivo
degli atti di riparazione. Riparare
significa considerare tali realtà come
una offesa arrecata a Dio. Non



soltanto come una cosa sgradevole,
che ci dà fastidio; né soltanto come
una tentazione, che respingiamo: ma
soprattutto in quanto offendono Dio.

Quando Gesù dice che chiunque
guarda una donna per desiderarla,
ha già commesso adulterio con lei
nel suo cuore[18], fa capire
chiaramente che il disordine nello
sguardo non consiste tanto nel
cattivo uso di un senso esterno, ma
piuttosto che si muove a un livello
più profondo: questo desiderio
mostra una visione erronea della
persona, che non è più vista come
degna di rispetto, come figlia di Dio.
Lo sguardo che ho fissato sull’altro
decide della mia umanità[19].

Se guardiamo gli altri con occhi
limpidi, con rispetto, scopriremo in
essi la nostra dignità personale di
figli di Dio, ci sentiremo sempre figli
di Dio Padre. Se, invece, la vista
s’intorbida, si deforma anche la



nostra immagine interiore. «Come
posso accettare o ridurre l’altro a una
cosa da usare o distruggere, nello
stesso modo devo accettare le
conseguenze del mio modo di
guardare, conseguenze che si
ripercuotono in me»[20]. Lo sguardo
è decisivo; come uno guarda si sente
guardato, perché come uno ama si
sente amato.

San Josemaría ci ha insegnato a
dirigere il cuore – con una
giaculatoria, un bacio, un inchino
della testa o una occhiata – verso le
croci, senza dimenticare di salutare,
almeno con uno sguardo, le
immagini della Madonna. Piccoli
gesti che ci aiutano a vivere da
contemplativi, con la speranza di
vedere un giorno il volto di Dio,
faccia a faccia.



Vultum tuum, Domine, requiram
(Sal 26, 8), il tuo volto, Signore, io
cerco. Mi riempie di speranza
chiudere gli occhi e pensare che
giungerà il momento, quando Dio
vorrà, in cui potrò vederlo non
come in uno specchio, in maniera
confusa... ma faccia a faccia (1
Cor 13, 12). Sì, l’anima mia ha sete
di Dio, del Dio vivente: quando
verrò e vedrò il volto di Dio? (Sal
41, 3)[21].

Queste parole di san Josemaría
descrivono il profondo anelito del
cristiano, che si muove ancora fra le
tenebre, ma anela di tutto cuore la
chiarezza della luce di Dio, ragione
della sua speranza.

C. Ruiz / M. de Sandoval

[1]Cfr. Gv 14, 7.



[2]San Josemaría, Solco, n. 684.

[3]San Josemaría, Solco, n. 95.

[4]Giovanni Paolo II, Lettera ai
giovani nell’Anno Internazionale
della Gioventù, 31-III-1985, n. 7.

[5]Cfr. Gv 17, 21.

[6]Giovanni Paolo II, Lettera ai
giovani nell’Anno Internazionale
della Gioventù, 31-III-1985, n. 7.

[7]Mc 10, 21.

[8]Lc 22, 62.

[9]At 5, 41-42.

[10]Mt 9, 22.

[11]Giovanni Paolo II, Lettera
apostolica Rosarium Virginis Mariae,
16-X-2002, n. 10.

[12]Ibid., n. 9.



[13]Cfr. J. Ratzinger, Intervento al
Congresso “Il volto nascosto e
trasfigurato di Cristo”, Roma, 20-
X-2001.

[14]San Josemaría, Amici di Dio, n.
175; Mt 5,8.

[15]Cfr. J. Ratzinger, L’Europa di
Benedetto nella crisi delle culture, p.
84; cfr. Lc 10, 29-37.

[16]Cfr. ibid., p. 81-82.

[17]San Gregorio Magno, Moralia, 21,
2, 4.

[18]Mt 5, 28.

[19]Cfr. J. Ratzinger, L’Europa di
Benedetto nella crisi delle culture,
pp. 81-91.

[20]Ibid., pp. 86-87.

[21]San Josemaría, Il Santo Rosario,
Appendice, IV mistero luminoso.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/sguardi/
(22/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/sguardi/
https://opusdei.org/it-it/article/sguardi/

	Sguardi

