
opusdei.org

Scienza e fede al
tempo del
Coronavirus

Perché Gesù non è sceso dalla
Croce con un miracolo? Perché
Dio permette questa pandemia?
Don Giuseppe Tanzella-Nitti
riflette sul rapporto tra scienza
e fede in questi giorni così
intensi e pieni di domande
esistenziali.

05/05/2020

Settimane particolari, inedite, quelle
che stiamo vivendo. Per quasi tutti



noi un’esperienza che potrebbe
avere come punto di paragone, per la
globalità e le misure intraprese, solo i
tempi che caratterizzarono l’ultima
guerra mondiale, così come li
abbiamo sentiti raccontare dai
nonni, nel mio caso dai genitori.
Tutto il mondo è coinvolto. Ma lo è
anche tutto l’uomo, la persona intera.
Ricerca scientifica, emozioni,
sentimenti, rapporti, convinzioni
personali.

In una parola, ci poniamo domande
scientifiche, ma anche domande
esistenziali, che interpellano la fede
di coloro che credono che la storia e
il mondo siano retti da un Dio
creatore. C’è un modo specifico, mi
pare, in cui scienza e fede stanno
entrando oggi in rapporto, nel tempo
del Coronavirus. Lo noto dalle
domande che molti mi hanno rivolto
in questi giorni. Ma esistono anche
alcune opportunità, che emergono in



queste circostanze e non sarebbero
emerse in momenti diversi.

Ciascuno di noi ha già ricevuto e
riceve continuamente, attraverso il
social network, commenti, consigli,
raccomandazioni, incoraggiamenti.
Esistono già varie analisi, alcune
profetiche perché proposte nel
passato, come quelle di Bill Gates;
altre che proiettano come sarà il
nostro futuro, a livello economico,
psicologico, sociale. E ci sono le
statistiche quotidiane, che non sono
proiezioni ma fatti reali di persone
che stanno lavorando, lottando, e in
molti casi, purtroppo, anche
morendo. In linea con i temi di cui ci
occupiamo di solito su queste pagine
web, desidero solo parteciparvi due
domande, che mi sono state rivolte in
questi giorni. Perché Dio permette
tutto questo? (qualcuno, in modo
ancora più diretto, mi ha chiesto
perché Dio ha creato il
Coronavirus?). E, ancora, a cosa



serve pregare? Dagli studi TV di
un’emittente nazionale, un
matematico impertinente ha
qualificato la preghiera come
superstizione, ed ha definito come
medievale (sic!) un paese come il
nostro ove la gente si raccoglie a
pregare, dichiarando che la
soluzione del problema spetta alla
scienza. Ed ecco riaffermata
un’opposizione dialettica fra le due
cose.

Il Coronavirus, come le epidemie del
passato, i terremoti o gli tsunami,
suscita l’interrogativo sul senso del
male fisico, quello non causato dalla
cattiveria del malvagio, ma dai
processi della natura, di cui siamo
parte. Non essendovi un nemico da
disarmare, è Dio che finisce presto
sul banco degli imputati. Le risposte
che i credenti e la tradizione
cristiana hanno fornito lungo la
storia sono state diverse, anche a
seconda delle epoche storiche e della



cultura a cui si dirigevano. In passato
si parlava di punizioni divine,
soluzione dalla quale Gesù stesso
prende le distanze (cf. Lc 13,1-5).

Altri, ripropongono le riflessioni di
Agostino di Ippona e di Tommaso
d’Aquino: Dio non è la causa del
male, ma lo permette per trarne un
bene più grande. Soluzione più
ragionevole, che lascia tuttavia più
d’uno insoddisfatto, se si pensa al
prezzo che il bene più alto giunge a
costare. Altri ancora osservano che lo
scandalo del male può notarlo solo
chi ha aspettative di bene, chi si
attende un mondo dove trionfino
giustizia e pace, e dunque
affermerebbe implicitamente la
speranza nell’esistenza di un Dio che
ristabilisca tutto ciò. Per il
materialista e l’ateo, invece, non
dovrebbe esservi aspettativa alcuna,
nessun tribunale per Dio; non vi
sarebbe alcun male da sanare, ma
esisterebbero solo eventi sfortunati.



Agostino e Tommaso non sbagliano
quando affermano che, nascosto
dietro il male, può esservi un bene
più grande; ma la soluzione non può
riguardare criteri quantitativi e
proporzionali. Essa va compresa,
piuttosto, pensando ad una
Provvidenza la quale, essendo l’unica
ad avere uno sguardo completo sul
mondo, perché sguardo del Creatore
di tutte le cose, è l’unica che può
davvero conoscere ciò che è bene e
ciò che è male, ciò che conduce ogni
cosa verso un fine di salvezza e ciò
che invece ne ostacola il
raggiungimento.

Non si tratta di accettare una
quantità di male perché si possa
acquistare una quantità più grande
di bene, ma accettare di passare
attraverso ciò che noi, con il nostro
sguardo limitato di creature,
chiamiamo male, ma che agli occhi
del Creatore è riconosciuto come
bene, perché fa progredire lungo una



strada di salvezza, che solo lui
conosce.

Non va dimenticato che la sacra
Scrittura non offre risposte
metafisiche al problema del male, ma
solo esistenziali. A Giobbe oberato
dai mali, Dio creatore chiede di
guardare la natura attorno a lui, il
cielo stellato e le creature tutte, per
convincersi che esiste una
Provvidenza, e che se Dio si occupa
delle creature più piccole, si
occuperà anche di Giobbe, creato a
sua immagine. Gli chiede di
riconoscerlo come creatore e,
dunque, di fidarsi di lui. Ed è
esistenziale, non filosofica né
matematica, la risposta che giunge
attraverso la croce di Gesù di
Nazaret. Dio non scansa il male, non
lo annulla, non lo distrugge, ma ci
passa in mezzo, lo porta sulle spalle.
Dice all’uomo che sta portando la
croce insieme a lui, gli dice che non
lo lascerà solo, qualsiasi cosa accada.



Gli chiede di fidarsi. Come lui si fida
del Padre, anche nell’apparente
abbandono.

Sarebbe stato facile scendere dalla
croce ed aggiungere un nuovo
miracolo ai precedenti, ma l’essere
umano sarebbe rimasto solo, con il
suo dolore e con la morte. Restando
sulla croce, Gesù non spiega nulla,
ma accompagna, soffre insieme,
strappa all’uomo un atto di fiducia.
Solo passando attraverso il male, lo si
potrà trasformare in bene. Il male
non è un prezzo da pagare. Invece,
ciò che noi chiamiamo male può, agli
occhi di Dio, essere un cammino che
porta al bene; l’uomo, unendosi a
Cristo, può trasformare il male in
bene.

La preghiera è parte di tutto ciò,
perché manifestazione del nostro
saperci creatura di fronte a un
Creatore dal quale abbiamo ricevuto
la vita, l’aria che respiriamo, la terra



sulla quale abitiamo, e che
riconosciamo possedere quello
sguardo sull’insieme che noi, dalla
nostra condizione limitata, non
possediamo. Per sapere cosa sia la
superstizione occorrerebbe sapere
prima cosa sia una religione, perché
della religione la superstizione
rappresenta una deriva e una
corruzione. La preghiera, se sincera,
non è mai superstiziosa; è
confessione del legame creaturale
che ci lega a Dio, un legame che ci
costituisce e che molti,
erroneamente, vorrebbero tagliare
reputando così di essere più liberi,
mentre, in realtà, la creatura senza il
Creatore svanisce.

La scienza ci offrirà senza dubbio
importanti strumenti per uscire dalla
penosa emergenza sanitaria nella
quale ci troviamo. Dovremo alla
ricerca medica e biologica i passi
avanti che ci consentiranno, prima o
poi, di venirne fuori. Ma i vaccini



non bastano. È l’altruismo del
personale sanitario, il sacrificio di
chi assiste i malati, di chi si occupa
della logistica, di chi sa servire il
prossimo a costo della propria vita,
ciò che, in Italia e in tutto il mondo,
contrasterà la pandemia.

Dubito che questi atteggiamenti
siano possibili in una società umana
che non sappia più pregare. Al
contrario nascono dalla solidarietà e
dall’amore di chi riconosce nell’altro
un fratello; e questo è già preghiera.
Dubito che, senza una tradizione
cristiana che per prima ci ha
insegnato a prenderci cura
dell’umano, dando origine agli
ospedali, siano essi stati costruiti in
Cina o a Calcutta, nel IV o nel XXI
secolo, una società possa uscire da
una pandemia. Dubito che, senza la
speranza di stare compiendo, di
fronte alla propria coscienza o di
fronte a Dio, un bene che ci
trascende, si possa sostenere a lungo,



negli ospedali, la motivazione di chi
ci lavora.

Il rischio è di essere retorici, ma è un
rischio che decido di correre. Riporto
anch’io i versi dell’insegnante
americana Kitty O’Meara, che hanno
in poche ore fatto il giro del web,
scritti qualche giorno fa a proposito
della pandemia che stiamo vivendo.
Contengono un augurio che estendo
a tutti. E interpretano bene, ne sono
certo, i sentimenti di molti di noi. Ci
parlano di quelle opportunità
nascoste e di come esse possono
contribuire a farci trasformare il
male in bene, guarendo un po’ tutti.

E la gente rimase a casa

e lesse libri e ascoltò

e si riposò e fece esercizi

e fece arte e giocò

e imparò nuovi modi di essere



e si fermò

e ascoltò più in profondità

qualcuno meditava

qualcuno pregava

qualcuno ballava

qualcuno incontrò la propria ombra

e la gente cominciò a pensare in
modo differente

e la gente guarì.

E nell’assenza di gente che viveva

in modi ignoranti

pericolosi

senza senso e senza cuore,

anche la terra cominciò a guarire

e quando il pericolo finì



e la gente si ritrovò

si addolorarono per i morti

e fecero nuove scelte

e sognarono nuove visioni

e crearono nuovi modi di vivere

e guarirono completamente la terra

così come erano guariti loro.

L'articolo originale è stato pubblicato
il 21 marzo 2020 su disf.org.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/scienza-e-fede-
al-tempo-del-coronavirus/ (20/01/2026)

https://disf.org/scienza-fede-coronavirus
https://opusdei.org/it-it/article/scienza-e-fede-al-tempo-del-coronavirus/
https://opusdei.org/it-it/article/scienza-e-fede-al-tempo-del-coronavirus/
https://opusdei.org/it-it/article/scienza-e-fede-al-tempo-del-coronavirus/

	Scienza e fede al tempo del Coronavirus

