
opusdei.org

Santificare con il
lavoro

Nel santificare il proprio lavoro
e identificandosi con Cristo nel
lavoro, necessariamente ogni
cristiano dà frutto, cioè
santifica gli altri. Il servizio
verso gli altri attraverso la
propria professione è il tema di
questo editoriale.

27/03/2014

Nella storia della Chiesa e
dell’umanità, il messaggio che Dio
fece vedere a san Josemaría Escrivá
nel 1928 rappresenta un



insegnamento nuovo e antico come il
Vangelo, con tutta la sua forza
trasformatrice degli uomini e del
mondo.

La santificazione del lavoro
professionale è seme vivo, capace di
dare frutti di santità in una immensa
quantità di anime: Per la maggior
parte degli uomini, la santità
consiste nel santificare il proprio
lavoro, nel santificarsi nel lavoro
e nel santificare gli altri per mezzo
del lavoro[1]. Con questa frase
espressiva – ha affermato il Prelato
nell’omelia del 7 ottobre 2002, il
giorno successivo alla
canonizzazione di san Josemaría – il
Fondatore dell’Opus Dei riassumeva il
nucleo del messaggio che Dio gli
aveva affidato, per ricordarlo ai
cristiani[2].

Il Seminatore divino ha seminato
questo seme nella vita di migliaia di
persone affinché cresca e se ne



moltiplichi il frutto: nella misura chi
del trenta, chi del sessanta, chi del
cento per uno[3]. Riesaminare con
calma ognuno di questi tre aspetti,
spesso può costituire uno spunto di
dialogo con Dio nell’orazione. Sto
santificando il mio lavoro? Mi sto
santificando nel lavoro? In altre
parole, mi vado trasformando in un
altro Cristo attraverso la mia
professione? Quali frutti di
apostolato sto dando con il mio
lavoro?

Un figlio di Dio non deve temere di
farsi queste domande sul significato
ultimo del proprio lavoro. Piuttosto
deve temere di non farsele, perché
allora corre il rischio che lo scorrere
delle sue giornate non riesca a
trovare lo sbocco verso il fine
autentico, disperdendo le proprie
forze in attività numerose ma sterili.

In unità di vita



Tre aspetti, nei quali san Josemaría
riassume lo spirito di santificazione
del lavoro, sono intrinsecamente
uniti, come in una spiga di frumento
lo sono la radice, lo stelo e il grano
che ne è il frutto.

Il primo – santificare il lavoro:
rendere santa l’azione di lavorare,
svolgendola per amore di Dio con la
maggiore perfezione che ognuno
possa ottenere, per offrirla in unione
con Cristo – è il più basilare dei tre, la
radice degli altri.

Il secondo – santificarsi nel lavoro – è,
in un certo senso, la conseguenza del
precedente. Chi cerca di santificare il
lavoro, necessariamente si santifica:
ossia, permette che lo Spirito Santo lo
santifichi, identificandolo sempre più
con Cristo. Tuttavia, in una pianta
non è sufficiente annaffiare la radice,
ma bisogna aver cura anche dello
stelo perché cresca diritto, e qualche
volta bisogna applicare un sostegno,



un paletto, affinché il vento non lo
spezzi, oppure proteggerlo dagli
animali e dalle calamità... Così
occorre adoperare molti mezzi per
identificarsi con Cristo nel lavoro:
orazione, sacramenti e mezzi di
formazione, con i quali si vanno
coltivando le virtù cristiane. Grazie a
queste virtù si fortifica anche la
radice e diviene sempre più naturale
santificare il lavoro.

Con il terzo – santificare con il lavoro
– accade qualcosa di simile.
Sicuramente si può considerare una
conseguenza degli altri due, perché,
santificando il proprio lavoro e
identificandosi con Cristo, ogni
cristiano necessariamente dà frutto,
cioè santifica gli altri con il proprio
lavoro –, secondo le parole del
Signore: Chi rimane in me e io in lui,
fa molto frutto[4]. Questo non
significa che un cristiano si possa
disinteressare dal dare frutto, quasi



esso sgorgasse spontaneamente dalla
radice e dallo stelo.

Nella santificazione del lavoro i tre
aspetti sono strettamente uniti fra
loro, e influiscono reciprocamente.
Chi non cerca di santificare gli altri
con il proprio lavoro,
preoccupandosi esclusivamente di
santificare il suo, in realtà non lo
santificherebbe. Sarebbe come il fico
sterile che tanto dispiacque a Gesù
perché, pur avendo radici e foglie,
non aveva frutti[5]. In effetti, un
buon indicatore della rettitudine di
intenzione con la quale dobbiamo
compiere il nostro lavoro
professionale è proprio il modo in
cui si mettono a frutto i rapporti
sociali o di amicizia che nascono
durante lo svolgimento della
professione, per avvicinare a Dio
queste anime[6].

Prendiamo ora in considerazione con
maggiori dettagli quest’ultimo



aspetto della santificazione del
lavoro, che in qualche modo fa
conoscere gli altri due, come i frutti
sono la manifestazione della pianta e
della radice. Dai loro frutti li
riconoscerete[7], dice il Signore.

«Ego elegi vos et posui vos...»

Se si considera il proprio lavoro
professionale con una visione
semplicemente umana, sicuramente
verrà in mente che esso è il risultato
di diverse circostanze – capacità e
preferenze, obblighi e casi della
vita… – che hanno portato a
compiere proprio quel lavoro e non
un altro. Un cristiano, però, deve
guardare le cose in modo più
profondo ed elevato, con un senso
soprannaturale che gli faccia
scoprire la chiamata personale di Dio
alla santità e all’apostolato.

Ciò che appariva una situazione
assolutamente fortuita, acquista
allora un significato di missione e si



comincia a stare in un modo nuovo
nel medesimo posto dove si stava
prima[8]. Certamente non come chi è
capitato per caso in quel luogo, ma
come chi vi è stato inviato da Cristo. 
Io ho scelto voi e vi ho costituiti
perché andiate e portiate frutto e il
vostro frutto rimanga[9]. Il luogo di
lavoro, l’ambiente professionale nel
quale ognuno si trova, è il suo campo
di apostolato, la terra appropriata
nella quale seminare e coltivare il
buon seme di Cristo. La promessa di
Gesù non può andare a vuoto:
quando si cerca di santificare il
proprio lavoro e santificarsi in esso,
c’è sempre un frutto apostolico.

È necessario, tuttavia, non farsi
ingannare dalle apparenze.

Il Signore avverte anche che il Padre
celeste poterà quello che già produce,
perché porti più frutto[10]. Opera in
questo modo perché vuole benedire
ancora di più i suoi figli. Li pota per



migliorarli, anche se la potatura è
dolorosa. Molte volte ciò significa
alcune difficoltà che Egli permette
per purificare l’anima togliendo ciò
che è superfluo. Certe volte, per
esempio, scompare l’entusiasmo
umano per il proprio lavoro; allora
bisogna svolgerlo controvoglia, per
amore, senz’altra soddisfazione che
di piacere a Dio; altre volte si tratta
di una difficoltà economica seria, che
forse Dio permette affinché noi
continuiamo a impiegare tutti i
mezzi umani, ma con maggiore
fiducia filiale in Lui, come Gesù ci
insegna[11], senza lasciarci prendere
dalla tristezza e dalla
preoccupazione per il futuro. Altre
volte ancora si tratta di un insuccesso
professionale, di quelli che possono
far crollare tutti coloro che lavorano
soltanto con mire umane e che,
invece, aiutano a stare sulla Croce
coloro che desiderano corredimere
con Cristo. Spesso la potatura
provoca un ritardo nei frutti, e allora



ci si scoraggia, non vedendo i frutti
apostolici del lavoro.

In ogni caso, sarebbe un errore
confondere questa situazione con
quell’altra a cui si riferisce Gesù in
una parabola: Un tale aveva un fico
piantato nella vigna e venne a
cercarvi frutti, ma non ne trovò.
Allora disse al vignaiolo: “Ecco, sono
tre anni che vengo a cercare frutti su
questo fico, ma non ne trovo. Taglialo.
Perché deve sfruttare il terreno?”[12].
È il caso di chi nel suo lavoro non dà
frutti apostolici a causa della propria
infingardaggine e pigrizia,
dell’imborghesimento e dell’egoismo
di pensare soltanto o principalmente
a se stesso. Allora l’assenza di frutto
non è soltanto apparente; non c’è
frutto perché non c’è generosità, non
c’è impegno, non c’è sacrificio: in
sostanza, manca la buona volontà.

Cristo stesso ci insegna a distinguere
le situazioni attraverso i segni: 



Quando ormai il suo ramo diventa
tenero e spuntano le foglie, sapete che
l’estate è vicina[13]. Coloro che il
Signore pota, sembra che non
portino frutto, ma sono pieni di vita.
Il loro amore di Dio appare da altri
segni evidenti, come la delicatezza
nel curare i tempi dell’orazione, la
carità con tutti, l’impegno
perseverante nell’impiegare tutti i
mezzi umani e soprannaturali
nell’apostolato...: segni altrettanto
inconfondibili come i teneri germogli
del fico, messaggeri dei frutti che
arriveranno a suo tempo. In realtà,
stanno santificando altre anime con
il proprio lavoro professionale
perché ogni lavoro che è orazione,
è apostolato[14]. Il lavoro
trasformato in orazione ottiene
effettivamente da Dio una pioggia di
grazie che fruttifica in molti cuori.

Gli altri, invece, non danno frutto né
stanno per darlo; però sono ancora
vivi e possono cambiare, se lo



vogliono. Non mancherà l’aiuto che
Dio invierà loro, ascoltando le
suppliche dei loro amici, come quelle
del vignaiolo che intercedeva per il
fico: Padrone, lascialo ancora
quest’anno, finché io gli zappi attorno
e vi metta il concime, e vedremo se
porterà frutto per l’avvenire; se no, lo
taglierai[15]. È sempre possibile
uscire da una situazione di sterilità
apostolica in qualche modo
volontaria. È sempre ora di
convertirsi e dare molto frutto, con la
grazia di Dio. Che la tua vita non
sia una vita sterile. Sii utile.
Lascia traccia. Illumina con la
fiamma della tua fede e del tuo
amore...[16]. Soltanto allora si
riempirà di significato l’attività
professionale, ne apparirà tutta la
bellezza e nascerà un entusiasmo
nuovo, fino ad allora sconosciuto. Un
entusiasmo simile a quello di san
Pietro dopo che ebbe adempiuto il
comando di Gesù: Prendi il largo![17],
ed ebbe ascoltato, dopo la pesca



miracolosa, la promessa di frutti di
altro ordine e importanza: Non
temere; d’ora in poi sarai pescatore di
uomini[18].

Nella nostra vita si possono
presentare entrambe le situazioni, in
certi momenti la prima e in altri la
seconda. Esternamente forse
potrebbero anche sembrare uguali
per il fatto che non si vedono i frutti
apostolici del proprio lavoro
professionale, però non è difficile
sapere se si tratta dell’una o
dell’altra. Basta essere sinceri
nell’orazione. Basta rispondere con
chiarezza alla seguente domanda: sto
impiegando tutti i mezzi a mia
disposizione per santificare gli altri
con il lavoro, o me ne disinteresso e
mi accontento di poco, quando in
realtà potrei fare molto di più? Amo
quelli che lavorano con me? Cerco di
servirli? Poi, cercare sempre l’aiuto
esigente della direzione spirituale.



Questa è la via della santità e della
fecondità apostolica.

Come brace ardente

Trasformare la professione in mezzo
di apostolato è parte essenziale dello
spirito di santificazione del lavoro e
segno che, in effetti, ci si sta
santificando. Santità e apostolato
sono inseparabili, come l’amore di
Dio e per gli altri attraverso Dio.

Devi comportarti come una brace
ardente, che appicca fuoco
ovunque si trovi; o, per lo meno,
fa’ in modo di innalzare la
temperatura spirituale di quanti ti
stanno attorno, portandoli a
vivere una intensa vita
cristiana[19]. Il lavoro professionale
è il luogo naturale nel quale ci
troviamo, come la brace nel braciere.
È lì che deve trovare compimento
questa frase di san Josemaría, in
modo che le persone che ci stanno
attorno ricevano il calore della carità



di Cristo. Bisogna dare esempio di
serenità, saper sorridere, ascoltare e
comprendere, e mostrarsi
servizievole.

Chiunque dovrebbe poter percepire,
stando al nostro fianco, l’influsso di
uno che innalza il tono dell’ambiente
perché – a parte la competenza
professionale – non passano
inosservati lo spirito di servizio, la
lealtà, l’amabilità, la gioia e
l’impegno nel superare i propri
difetti.

Tutto questo fa parte del prestigio
professionale che devono coltivare
tutti coloro che vogliono portare gli
altri a Cristo. Il prestigio
professionale di un cristiano non è
dovuto semplicemente alla buona
realizzazione del lavoro sul piano
tecnico; è un prestigio umano,
intessuto di virtù modellate dalla
carità. In tal modo, il lavoro
professionale – qualunque esso sia



– diventa la lucerna che illumina i
vostri amici e colleghi[20]. Senza la
carità, invece, non si può avere un
prestigio professionale cristiano, per
lo meno non quello che Dio chiede,
l’amo di pescatore di uomini[21] e
strumento di apostolato. Senza la
carità non è possibile portare le
anime a Dio, perché Dio è amore[22].
Vale la pena ribadirlo: un buon
professionista, efficace e competente,
se non fa in modo di praticare non
dico la giustizia, ma la carità, non
avrà il prestigio professionale
proprio di un figlio di Dio.

Il prestigio, in ogni caso, non è un
fine ma un mezzo: un mezzo per
avvicinare le anime a Dio con la
parola opportuna [...] mediante un
apostolato che talvolta ho
chiamato di amicizia e
confidenza[23]. Consapevoli che,
insieme alla filiazione divina, con il
Battesimo abbiamo ricevuto una
partecipazione al sacerdozio di Cristo



e, dunque, al triplice ufficio di
santificare, insegnare e guidare gli
altri, abbiamo ora un titolo per
entrare nella vita degli altri, per
stabilire quel rapporto profondo di
amicizia e di confidenza con tante
persone, nel vasto campo delle
relazioni professionali.

Campo che non si riduce alle persone
che lavorano nello stesso luogo e che
hanno un’età simile, ma si estende a
tutti coloro con i quali, in un modo o
nell’altro, si può stabilire un contatto
in occasione del lavoro. Ogni
cristiano cercherà le occasioni per
stare insieme, per poter parlare a
quattr’occhi, migliorando la
conoscenza: un pranzo, un momento
di sport, una passeggiata. Pertanto,
dovremo dedicare tempo agli altri,
essere raggiungibili, saper trovare il
momento adatto. Dobbiamo dare
quello che riceviamo, insegnare
ciò che impariamo, partecipare
agli altri – senza montare in



cattedra, con semplicità – la
nostra conoscenza dell’amore di
Cristo. Ciascuno di noi, nel
realizzare il proprio lavoro,
nell’esercitare la propria
professione nella società, può e
deve trasformare la sua
occupazione in un compito di
servizio[24].

Orientare la società

Con il lavoro professionale – ognuno
con il proprio – i cristiani possono
contribuire efficacemente a
orientare l’intera società secondo lo
spirito di Cristo. Non soltanto, ma il
lavoro santificato è necessariamente
santificatore della società, perché 
svolto in questo modo, quel lavoro
umano, anche quando può
sembrare umile e insignificante,
contribuisce a ordinare in senso
cristiano le realtà temporali[25].

In questo senso, san Josemaría ha
scritto in Forgia: Impégnati affinché



le istituzioni e le strutture umane,
in cui lavori e ti muovi con pieno
diritto di cittadinanza, si
adeguino ai principi che reggono
una concezione cristiana della
vita. Così, non dubitarne, assicuri
agli uomini i mezzi per vivere in
modo adeguato alla loro dignità, e
renderai possibile a molte anime
di rispondere personalmente, con
la grazia di Dio, alla vocazione
cristiana[26].

Mettere in pratica seriamente le
norme di morale professionale
proprie di ogni lavoro è una esigenza
basilare e fondamentale di ogni
attività apostolica; però occorre
anche aspirare a diffonderle, facendo
il possibile affinché altri le
conoscano e le pratichino. Non vale
la scusa che è poco quello che uno
può fare in un ambiente nel quale
hanno messo radici consuetudini
immorali. Se è vero che queste
consuetudini sono la conseguenza



dell’accumularsi di peccati personali,
esse scompariranno soltanto come
frutto dell’impegno di mettere in
pratica personalmente le virtù
cristiane[27]. Spesso sarà necessario
chiedere un consiglio. Nell’orazione e
nei sacramenti il lavoratore troverà
la fortezza, quando sarà necessario,
di dimostrare con i fatti che ama la
verità sopra ogni cosa, a costo, se
occorre, del proprio impiego.

«Da quando il 7 agosto 1931, durante
la celebrazione della Santa Messa,
risuonarono nella sua anima le
parole di Gesù: “Io, quando sarò
elevato da terra, attirerò tutti a
me” (Gv 12, 32), Josemaría Escrivá
comprese più chiaramente che la
missione dei battezzati consiste
nell’elevare la Croce di Cristo su ogni
realtà umana, e sentì nascere
interiormente l’appassionante
chiamata a evangelizzare tutti gli
ambiti»[28]. Questo ideale di
orientare la società secondo lo spirito



cristiano non è un sogno inutile, e
può diventare realtà[29]. San
Josemaría – affermava Giovanni
Paolo II il giorno della
canonizzazione - «continua a
ricordarvi la necessità di non
lasciarvi intimorire dinanzi a una
cultura materialistica, che minaccia
di dissolvere l’identità più autentica
dei discepoli di Cristo. Gli piaceva
ripetere con vigore che la fede
cristiana si oppone al conformismo e
all’inerzia interiore»[30].

Il Signore previene da un pericolo:
dice che arriverà un tempo in cui, per
il dilagare dell’iniquità, l’amore di
molti si raffredderà[31]. Noi cristiani,
messi sull’avviso dalle sue parole,
invece di scoraggiarci per
l’abbondanza del male – anche per le
miserie personali – reagiremo con
umiltà e fiducia in Dio, ricorrendo
all’intercessione di Santa Maria: 
sappiamo che tutto concorre al bene
di coloro che amano Dio[32].



Javier López

[1] San Josemaría, Colloqui, n. 55; Cfr.
È Gesù che passa, nn. 45, 122.

[2] Mons. Javier Echevarría, Omelia
nella Messa di ringraziamento per la
canonizzazione di san Josemaría, 7-
X-2002.

[3] Mc 4, 20.

[4] Gv 15, 5.

[5] Mt 21, 19.

[6] San Josemaría, Lettera 15-X-1948,
n. 18, cit. da Mons. Javier Echevarría,
Lettera Pastorale, 2-X-2011, n. 34
(https://opusdei.org/it-it/article/
lettera-pastorale-del-2-x-2011/).

[7] Mt 7, 16.



[8] Cfr. San Tommaso, S. Th., I, q. 43,
a. 1, c.

[9] Gv 15, 16.

[10] Gv 15, 2.

[11] Cfr. Mt 6, 31-34.

[12] Lc 13, 6-7.

[13] Mt 24, 32.

[14] San Josemaría, È Gesù che
passa,n. 10.

[15] Lc 13, 6-7.

[16] San Josemaría, Cammino, n. 1.

[17] Lc 5, 4.

[18] Ibid. 5, 10.

[19] San Josemaría, Forgia, n. 570.

[20] San Josemaría, Amici di Dio, n.
61.



[21] San Josemaría, Cammino, n. 372.

[22] 1 Gv 3, 8.

[23] San Josemaría, Lettera 24-
III-1930, n. 11, cit. da Luis Ignacio
Seco, La Herencia de Mons. Escrivá de
Balaguer, Palabra, Madrid 1996.

[24] San Josemaría, È Gesù che
passa,n. 166.

[25] San Josemaría, Colloqui, n. 10.

[26] San Josemaría, Forgia, n. 718.

[27] Cfr. Giovanni Paolo II, Esort. ap. 
Reconciliatio et paenitentia, 2-
XII-1984, n. 16; Lett. enc. Centesimus
annus, 1-V-1991, n. 38.

[28] Giovanni Paolo II, Omelia nella
Canonizzazione di San Josemaría, 6-
X-2002.

[29] San Josemaría, È Gesù che
passa,n. 183.



[30] Giovanni Paolo II, Omelia nella
Canonizzazione di San Josemaría, 6-
X-2002.

[31] Mt 24, 12.

[32] Rm 8, 28.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/santificare-con-
il-lavoro/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/santificare-con-il-lavoro/
https://opusdei.org/it-it/article/santificare-con-il-lavoro/
https://opusdei.org/it-it/article/santificare-con-il-lavoro/

	Santificare con il lavoro

