
opusdei.org

San Josemaría,
maestro del perdono

Il Fondatore dell’Opus Dei
invitava a riscoprire il perdono
per imparare ad amare: amare
Dio e, attraverso di Lui, il
prossimo, anche quando
offende. In questo senso, le
parole e l’esempio di San
Josemaría costituiscono
un’ottima via per approfondire
la bellezza del perdono e
imparare a esercitarlo.

29/02/2012



Nel presente studio – che per la sua
estensione si pubblica in due parti,
nei numeri 52 e 53 di Romana – si
espongono alcuni aspetti degli
insegnamenti sul perdono in San
Josemaría Escrivá e la loro
importanza sociale, nella speranza di
favorire una convivenza pacifica. Il
Fondatore dell’Opus Dei invita a
riscoprire il perdono e a imparare ad
amare: amare Dio e, attraverso di
Lui, il prossimo, anche quando
offende. In questo senso, le parole e
l’esempio di San Josemaría
costituiscono un’ottima via per
approfondire la bellezza del perdono
e imparare a esercitarlo. Nella
seconda parte dello studio si metterà
in evidenza il significato che San
Josemaría scorge dietro alla
incomprensione e alla ingiustizia,
esposto in modo sapienziale
nell’omelia Il rispetto cristiano per la
persona e per la sua libertà. Si
analizzeranno anche gli
atteggiamenti che egli adottava in

https://www.romana.org/


caso di offese, per terminare con un
riferimento alla pratica del perdono
nella società contemporanea a favore
di una cultura della pace.

1. Riscoprire la novità liberatrice
del perdono

Il messaggio di Cristo sul perdono fu
rivoluzionario, a suo tempo, e
continua a esserlo oggi. Comporta un
cambiamento di modello rispetto
all’“occhio per occhio, dente per
dente” 1 . Nel messaggio cristiano,
che rifonda nell’amore le relazioni
umane, il perdono, come l’amore di
Dio da cui nasce, non ha misura, non
ammette limiti. Come debbo
perdonare? Come Egli ci ha
perdonato: “Quante volte dovrò
perdonare? Fino a sette volte? Fino a
settanta volte sette” 2 . Chi debbo
perdonare? Tutti; infatti l’“amerai il
prossimo tuo” 3 di Gesù amplia i
termini e abbraccia ogni persona,
compresi i nemici4 e qualsiasi atto



offensivo. Si passa dal moderare la
vendetta alla “logica dell’amore” 5 ,
l’atto positivo di amare chi ha offeso.

La misericordia e il perdono sono
dichiarati nel Discorso della
Montagna6 ; è realmente “tanto
importante che è la sola [petizione
delle Beatitudini] su cui il Signore
torna sviluppandola” 7 in seguito.
Viene anche sottolineata nel Padre
Nostro8 . È un aspetto centrale del
messaggio di Gesù9 , suggellato da
uno dei suoi ultimi atti sulla terra,
quando perdona la violenza mortale
che viene esercitata contro di Lui10 .

Dobbiamo perdonare perché Dio ci
ha perdonato per primo. Dobbiamo
amare “come Egli ci ha amato” 11 .
“Il perdono di Dio diventa nei nostri
cuori sorgente inesauribile di
perdono anche nei rapporti fra noi”
12 . Come Dio mi ha perdonato dalla
Croce, essendo un “Amore che ama
fino alla fine” 13 , così dobbiamo



perdonare noi, anche noi fino alla
fine.

Il perdono fa parte della misericordia
divina e, come scrive San Giovanni
Crisostomo, “niente ci fa somigliare
tanto a Dio come l’essere sempre
disposti a perdonare” 14 . Per questo
chi perdona riflette con maggiore
nitidezza l’immagine di Dio.

Perdonare significa dare un bene
dopo aver ricevuto un male. È una
maniera particolarmente efficace di
donazione di sé stesso, che innalza la
persona. Il perdono non lascia le cose
come prima, ma una relazione
risulterà rinnovata e in certo qual
modo purificata e più profonda. Così
la morte di Cristo sulla Croce rinnova
ed eleva le relazioni di Dio con gli
uomini e degli uomini tra loro. Fra la
Croce e la Risurrezione c’è stato il
perdono.

In ogni offesa veniamo aggrediti con
un male che può far nascere in noi



un altro male. Questo è veramente il
male che ognuno deve superare. Il
perdono elimina la ritorsione, placa
la sensibilità e purifica la memoria.
Per ciò che riguarda colui che è
perdonato, il perdono lo rende
capace di superare sia l’offesa
commessa, sia la corresponsabilità
nel nuovo peccato che potrebbe
nascere nella persona offesa.

La volontà di perdonare e la sua
accettazione fanno emergere la
verità e la giustizia, “presupposti del
perdono” 15 . Si sgombra il cammino
con la chiusura delle ferite, e così la
riconciliazione diventa possibile. Se
vogliamo costruire una società
veramente umana, uno dei mezzi
dev’essere quello di ripristinare il
perdono nella sua natura originaria.

Si tratta di un’autentica sfida, perché
vi sono alcune culture nelle quali il
messaggio del perdono non è ancora
arrivato e vi sono società post-



cristiane nelle quali il perdono è
scomparso nei suoi tratti essenziali o
è considerato una consolazione
superficiale di tipo sentimental-
religioso che aiuta a sopportare
l’offesa subita. D’altra parte,
perdonare può essere difficile e certe
volte può apparire impossibile16 ;
tuttavia, “nessuna comunità può
sopravvivere senza il perdono” 17 .

Sembra come se oggi, duemila anni
dopo la venuta di Cristo, e in modo
simile a quello che è accaduto con il
matrimonio, Dio dicesse: “Da
principio non fu così” 18 . In un
mondo segnato da conflitti, l’essere
umano si rende conto di essere
capace di fare qualcosa di meglio, la
sua dignità di figlio di Dio reclama
che si superi il ricorso alla vendetta,
al risentimento e all’odio. Il dono di
sé deve comprendere anche il
processo di ripristino delle relazioni
quando si sono interrotte o si sono
guastate.



Tuttavia, dall’inizio degli anni
Novanta del secolo scorso c’è anche
un nuovo interesse per il perdono,
una riscoperta19 . La causa risiede
soprattutto nell’insieme delle
conseguenze dovute ai conflitti
armati, al terrorismo, alle violazioni
della dignità della persona e dei
diritti umani avvenuti negli ultimi
decenni. La violenza in molti casi è
ormai cessata, ma non così tutti i suoi
effetti.

Nel tentativo di ricostruire la vita di
alcune persone, i governi, le
organizzazioni internazionali, le
istituzioni, le comunità, ecc. hanno
voluto dare risposte basate sulle
sentenze dei tribunali, soprattutto
condanne e risarcimenti economici.
Ben presto si sono resi conto che, per
poter arrivare a processi realmente
risolutivi, le risposte dovevano
interessare pienamente il livello più
profondo della persona (quello stesso
al quale era arrivata l’offesa). Si



tratta del livello della dignità radicale
di ogni essere umano. Al livello più
intimo non si arriva solo con queste
misure, che spesso riguardano più
l’offensore e l’ordine sociale dello
Stato che l’offeso, e che inoltre,
spesso, sono insufficienti quando si
riferiscono a offese irreparabili.

Non bastano allora, pur essendo
necessari, i verdetti dei tribunali o i
risarcimenti economici20 . La
constatazione di tale insufficienza ha
provocato negli ultimi anni
un’importante evoluzione del diritto
dei risarcimenti nell’ambito dei
diritti umani. L’evoluzione consiste,
fra gli altri aspetti, nel fatto che i
risarcimenti cercano di dare risposte
globali al danno causato, includendo,
oltre a quelli economici, altri
risarcimenti di diversa natura e
portata21 .

Nell’ambito di queste nuove
procedure sono sorti alcuni concetti,



quali riconoscimento, verità,
pentimento, trasformazione
personale, nobilitazione, ricordo,
guarigione del dolore, necessità di
liberarsi della colpa o del desiderio di
vendetta, dell’odio, ecc., tutti
elementi che, oltrepassando gli
schemi della giustizia umana,
favoriscono il perdono, fino a quel
momento dimenticato, quando non
svalutato a causa del suo significato
religioso22.

È attraverso questa via inattesa che
riappare il perdono e la sua “novità
liberatrice” 23 e curativa che attrae
l’interesse di istituzioni, università e
studiosi, che lo affrontano dal punto
di vista psicologico, antropologico,
religioso o sociologico, apportando
approfondimenti e proponendolo
non solo come soluzione dei grandi
conflitti, ma anche come un mezzo al
quale ricorrere nelle nostre relazioni
quotidiane24 . “Chiedere e donare
perdono è una via profondamente



degna dell’uomo; talvolta è l’unica
via per uscire da situazioni segnate
da odi antichi e violenti” 25 .

Partendo da queste realtà e dalle
nuove prospettive presenti nelle
nostre società, proponiamo ora la
figura di San Josemaría come un
uomo che sapeva perdonare. Nelle
sue considerazioni sul perdono e sul
modo di praticarlo si notano alcuni
aspetti più marcati, che serviranno
da ordito per questo studio.

Prima di ogni altra cosa, appare
evidente una carità vissuta in grado
eroico. Poi, il messaggio della
chiamata universale alla santità,
soprattutto la concatenazione tra
mentalità laicale, libertà,
comprensione e perdono, e la
ripercussione nei rapporti
individuali e sociali. In terzo luogo, le
contrarietà che dovette superare
durante l’intera vita, principalmente
sotto forma di calunnie e



incomprensioni. Qui ci
soffermeremo su alcuni aspetti
dell’omelia “Il rispetto cristiano per
la persona e per la sua libertà” 26
che, fra i testi di San Josemaría già
pubblicati, è quello che tratta con
una messa a fuoco più ampia e
generale la questione delle
incomprensioni e delle ingiustizie tra
gli uomini27 .

Successivamente, in base ad alcune
testimonianze di coloro che l’hanno
conosciuto, analizzeremo ognuno
degli atteggiamenti che adottava in
caso di offese.

È stato anche un uomo attento alle
coordinate storiche, culturali e
intellettuali del XX secolo e,
oltretutto, si vide coinvolto nella
guerra civile spagnola. Non rientra
nel programma del nostro studio
l’analisi dell’epoca di quella contesa,
e più in generale il contesto del XX
secolo in cui visse, un secolo di



conflitti armati e di violenza. C’è
invece da dire, perché conferma la
coerenza della sua carità, che ha
sempre conservato la stessa
disposizione di cercare il perdono e
la riconciliazione tra le persone,
senza eccezioni al comandamento
della carità, per quanto straordinarie
fossero le situazioni28 .

Chiuderemo lo studio con un
riferimento alla pratica del perdono
nella società contemporanea e alla
cultura della pace.

2. Il Grande Amore

Annegare il male nella
sovrabbondanza del bene

In San Josemaría, la radice più
profonda del perdono si deve cercare
nell’amore a Dio. Aveva
interiorizzato il duplice
comandamento della carità29 .
Amava Dio al di sopra di tutte le cose



e per questo amava tutti in maniera
positiva e operativa30 .

Nel 1957, in una conversazione con
un suo figlio spirituale, si riferiva
così al duplice comandamento e alla
sua coerenza interna: “A volte mi
sembra di sentire qualcuno che mi
dice: amare Dio al di sopra di tutte le
cose è facile, ma amare il prossimo,
amici e nemici..., questo è molto
difficile! Ma se davvero tu amassi Dio
‘ex toto corde tuo, ex tota anima tua,
et ex tota fortitudine tua’ (Dt 6,5), con
tutto il tuo cuore, con tutta la tua
anima e con tutte le tue forze, questo
amore per il prossimo, che ti pare
così difficile, sarebbe conseguenza
del Grande Amore: e non ti sentiresti
nemico di nessuno” 31 .

Era sensibile a come Dio lo aveva
amato e a come lo aveva perdonato
durante tutta la vita. Questo lo
portava al ringraziamento e alla
identificazione con Cristo nell’amare



tutti al di fuori di ogni altra
considerazione, abbattendo le
barriere, come in una inondazione.

Attorno a sé trasmetteva
un’atmosfera di amore agli altri,
valutando ogni persona in quanto
figlio di Dio, portatore di un nucleo
di dignità che neppure il peccato può
cancellare. Sapeva cogliere in
ciascuno le peculiarità migliori.
Detestava i favoritismi32 ed era
molto lontano dal considerarsi
titolare di una patente di innocenza
che lo legittimasse a guardare
dall’alto in basso gli altri.

In questo contesto il perdono era più
una conseguenza della carità che un
dovere aggiunto; così poteva dire:
“Non ho avuto bisogno di imparare a
perdonare, perché il Signore mi ha
insegnato ad amare” 33 . Con tali
parole metteva in evidenza la carità
come fonte del perdono e
quest’ultimo come un aspetto



dell’amore. Forse come l’aspetto più
profondo, perché certe volte può
essere il più difficile da compiere.
Era tale la sua carità, che non aveva
bisogno di perdonare perché in
realtà non si considerava offeso.
Percepiva il male che c’è nell’offesa e
se ne doleva come peccato contro
Dio. Lo sentiva anche come uomo,
ma la carità cancellava sin dal primo
momento il rancore, l’odio o la
vendetta34 .

Seguiva il consiglio di San Paolo:
“Non lasciarti vincere dal male, ma
vinci con il bene il male” 35 , che egli
parafrasava dicendo: “Annegare il
male nella sovrabbondanza del
bene” 36 .

Il focolare che io ho visto

Il primo posto in cui Josemaría fece
esperienza di perdono concesso e
donato fu nella sua famiglia, in casa.
I suoi genitori, il signor José e la
signora Dolores, avevano formato un



focolare cristiano in cui il perdono
era inserito nel modo più naturale
nelle relazioni interpersonali. La sua
famiglia fu, per lui e per i suoi fratelli
e sorelle, una scuola di perdono e di
misericordia: fu lì che imparò la
pratica del perdono. Josemaría
bambino fu testimone di come i suoi
genitori perdonassero gravi
ingiustizie. Un perdono dato con
normalità e discrezione. I suoi
genitori evitavano persino di
commentare i fatti ingiusti in
presenza dei figli per evitare che in
essi nascessero mancanze di carità
verso i responsabili37 .

Così , attraverso l’esempio dei
genitori, assimilò una carità che
andava oltre la giustizia, una
particolare apertura del cuore verso
le persone più bisognose38 , la
disposizione a chiedere perdono e a
perdonare, e il tutto con discrezione.
Non sarà difficile, dopo alcuni anni,
trovare nel perdono di San Josemaría



l’eco delle disposizioni cristiane dei
suoi genitori in caso di offese.

L’unità di vita

Intimamente legato alla carità,
troviamo uno dei concetti chiave
della sua dottrina spirituale, l’unità
di vita: ricordare ai cristiani che
l’amore di Dio rende capaci di
unificare tutti gli aspetti
dell’esistenza umana. Non può
esserci un divorzio tra la fede e
un’esistenza concreta39 . San
Josemaría diceva che c’è il pericolo
“di condurre una specie di doppia
vita: da una parte, la vita interiore, la
vita di relazione con Dio; dall’altra,
come una cosa diversa e separata, la
vita familiare, professionale e
sociale, fatta tutta di piccole realtà
terrene” 40 .

Applicato al perdono, questo
significa che occorre mettere in
pratica, rendere possibile, quello che
il Catechismo denomina “l’unità del



perdono” 41 , infatti “l’Amore, come
il Corpo di Cristo, è indivisibile: non
possiamo amare Dio che non
vediamo, se non amiamo il fratello,
la sorella che vediamo” 42 . Il Padre
Nostro esige la coerenza del perdono
nella relazione più importante:
quella della persona con Dio. Da
questa coerenza dipende il resto
delle nostre relazioni.

Sono molte le conseguenze dell’unità
di vita applicata al perdono.
Facciamo riferimento ad alcune di
esse, che ci sembrano più rilevanti in
San Josemaría.

La prima è che perdonava tutti e
praticava questa esigenza nella
forma più eroica, perdonando anche
i nemici. Il perdono dei nemici è
particolarmente difficile per la sua
carica emotiva e per la mancanza di
supporti umani per concederlo, e
quindi si fonda essenzialmente nella
carità. San Josemaría portava il



comandamento dell’amore più in là,
per così dire, del perdono, perché
ripeteva che non aveva nemici, che
non si sentiva nemico di nessuno.
Nel suo modo di perdonare si avverte
la volontà, non solo di superare la
reazione negativa all’offesa, ma di
arrivare al cuore dell’offensore e
convertirlo43 .

In senso stretto, non considerava
nemici quelli che effettivamente lo
attaccavano44 e, in un senso più
ampio e vicino alla vita normale,
ancor meno considerava nemici
quelli che gli erano lontani per il
modo di pensare, le credenze, i
comportamenti, le situazioni
personali, le opinioni politiche o
sociali, lo stile di vita, ecc. Tali
questioni possono essere spesso
motivo di freddezza e anche di
rottura fra le persone, nelle famiglie
e nella società. In questo secondo
senso si possono avere più nemici di
quel che a prima vista sembra; o,



almeno, se non nemici, quelli che
rimangono nell’ambito
dell’indifferenza o del disprezzo
quando, coscientemente o
incoscientemente, si cade nella
discriminazione, lasciando fuori
dall’orizzonte vitale alcune persone o
gruppi di persone.

Fra i tanti aspetti dell’unità di vita,
San Josemaría aveva acquisito anche
la disposizione a chiedere perdono e
a rettificare nel caso avesse offeso.
Mons. Álvaro del Portillo, il suo più
stretto collaboratore per quasi
quarant’anni, ricordava che “le rare
volte in cui accadeva [che si
sbagliasse], sapeva immediatamente
rettificare e, se del caso, chiedere
scusa [...]. In effetti, era patente la
prontezza con cui rettificava: non
esitava a farlo in pubblico, se
necessario. Era una caratteristica
molto spiccata del suo
comportamento, e per tutti
desiderava l’allegria di rettificare45 .



Non prendeva a pretesto l’autorità
che aveva come Fondatore per non
chiedere perdono, ma piuttosto
riteneva che proprio per la sua
autorità doveva stare più attento a
farlo. In modo coerente col suo
messaggio di santità nelle cose
ordinarie, chiedeva perdono anche
per le piccole offese, errori o
malintesi che possono nascere nella
vita di un uomo di governo, che ha
dovuto lavorare con molte persone e
prendere decisioni relative alla
formazione e allo sviluppo dell’Opus
Dei.

Un altro aspetto dell’unità è che San
Josemaría esigeva dai fedeli
dell’Opera e dalle persone che gli si
avvicinavano, o si avvicinavano agli
apostolati dell’Opus Dei, le stesse
cose che egli cercava di praticare.
Non riduceva il messaggio: tutti
dovevano imparare a perdonare e a
chiedere perdono e farlo
effettivamente, per amore a Dio46 .



Nell’unità del perdono così vissuta,
diventa evidente la stretta relazione
esistente fra l’essere perdonati e la
crescita della nostra disposizione a
perdonare. Chi è perdonato è più
disposto a perdonare. Se è Dio che
perdona, questa disposizione si
intensifica perché si sente la
necessità di amarlo di più. Allo stesso
modo, quando perdoniamo gli altri
avvertiamo più chiaramente che
anche noi abbiamo bisogno del
perdono, e in questo caso cresce la
conoscenza di sé. È ciò che si
potrebbe chiamare il gioco dell’unità
del perdono che spinge al bene in
tutte le direzioni possibili delle
nostre relazioni. Chi perdona, in ogni
caso fa crescere in sé una
disposizione abituale a perdonare,
conosce meglio sé stesso, amministra
meglio la propria fragilità e impara a
comprendere quella altrui.

Il perdono è uno dei terreni dove nel
modo più evidente si mostra la



frattura dell’unità di vita tra i
cristiani. L’assenza di perdono, o un
perdono filtrato attraverso
l’accettazione delle persone, è un
sintomo di paganizzazione, di
carenza di amore di Dio, un
termometro della debolezza della
vita cristiana. Forse per questo oggi
più che in altre epoche, nel cercare di
mostrare il vero volto di Dio, è
necessario sottolineare che i
testimoni del perdono hanno una
grande forza evangelizzatrice.

Sacerdote di Cristo

La condizione sacerdotale di San
Josemaría è, inoltre, un motivo
determinante per cogliere la
profondità del suo insegnamento e
del suo esempio personale sulla
centralità della carità e del perdono
nella vita cristiana.

Dei tanti aspetti che potrebbero
essere analizzati, ne citeremo due. Il
primo è ben formulato in una sua



omelia: “Qual è l’identità del
sacerdote? Quella di Cristo” 47 . E
nella sua identificazione con Cristo, il
sacerdote, che è stato ordinato per
servire tutti, deve saper aprire le
braccia a tutta l’umanità, amando,
comprendendo, perdonando.

“Non è di destra, né di sinistra, né di
centro. Io, come sacerdote, mi sforzo
di essere di Cristo, che sulla Croce ha
aperto entrambe le braccia, e non un
solo braccio; io da ogni gruppo
prendo con libertà ciò che mi
convince e che mi aiuta ad avere il
cuore e le braccia aperti, per
accogliere tutti gli uomini” 48 . La
coltivazione e la crescita di tale
identificazione nella sua anima
sacerdotale sono la fonte e la ragione
ultima della sua capacità di amare gli
altri e del fatto che tutti quelli che si
avvicinavano a lui trovavano
l’accoglienza misericordiosa e la
fortezza di cui avevano bisogno.



Il secondo è il suo amore al
sacramento della Riconciliazione: ad
amministrarlo e a riceverlo. Come ha
scritto Mons. Álvaro del Portillo, “egli
ebbe un’autentica passione per
amministrare il sacramento della
Penitenza [...] e predicò
incessantemente su questo
sacramento” 49 . Durante la vita
confessò migliaia di persone, ed egli
stesso andava ogni settimana a
riceverlo. Insisteva sul fatto che i
sacerdoti devono confessarsi spesso e
dedicare tempo ad amministrare il
sacramento del perdono.

Nella confessione il sacerdote chiede
perdono a Dio per i propri peccati;
nell’amministrare il sacramento del
perdono perdona in nome di Cristo i
peccati degli uomini; se ha offeso il
prossimo sollecita il perdono da
parte degli altri e lo concede se
hanno offeso lui. Il sacerdote è
assiduo al perdono ed è l’essere
umano che sfiora più da vicino tanto



la misericordia di Dio quanto la
debolezza umana. Questa vicinanza
modella l’anima e il cuore del
sacerdote, facendolo diventare “un
Dio che perdona” 50 .

Per concludere, potremmo dire che
San Josemaría riteneva, e ne fu
sempre convinto, che l’identità del
ministero sacerdotale si basa su due
caratteristiche: l’amore alla Messa e
al sacramento del perdono. Cristo è
inchiodato alla Croce e da lì, come
frutto del sacrificio, perdona. Nella
Messa si identifica col Cristo dalle
braccia aperte a tutta l’umanità;
quando amministra il perdono, con
Cristo che perdona dalla Croce.

3. Al centro del messaggio
fondazionale

Un messaggio di amore e di pace

Il terzo fattore nel quale si possono
trovare i tratti più marcati sul
perdono e la comprensione è lo



stesso messaggio fondazionale
dell’Opus Dei. Un esempio è
contenuto in questo passo:

“L’Opera di Dio è nata per estendere
in tutto il mondo il messaggio di
amore e di pace che il Signore ci ha
affidato; per invitare tutti gli uomini
al rispetto dei diritti della persona
[...]. Vedo l’Opera protesa nei secoli
[...], a difendere la pace di Cristo e
diffonderla dappertutto”51.

Nei suoi scritti e nella sua
predicazione, nello sviluppare i
differenti aspetti del messaggio,
sottolineò i concetti di dignità e
uguaglianza di ogni essere umano,
pace, riconciliazione, perdono,
comprensione, convivenza, amore
alla libertà, libertà delle coscienze,
rifiuto della violenza per vincere e
per convincere, ecc.

In una omelia pronunciata nel 1967
nel campus dell’Università di
Navarra, San Josemaría, facendo



riferimento a questi contenuti e
apportando alcune chiavi di lettura,
scrive: “E questa cristiana mentalità
laicale vi consentirà di evitare ogni
intolleranza e ogni fanatismo, ossia –
per dirlo in modo positivo – vi farà
convivere in pace con tutti i vostri
concittadini e favorire anche la
convivenza nei diversi ordini della
vita sociale. So che non c’è bisogno
che vi ricordi quello che sto
ripetendo da tanti anni. Questa
dottrina di libertà civile, di
convivenza e di comprensione è un
elemento di primissimo piano nel
messaggio che l’Opus Dei diffonde”
52 .

Non propone, dunque, un’idea di
pace e di comprensione generica,
come se si trattasse di un gran bel
desiderio, ma ne indica il
fondamento, la filiazione divina, e
una articolazione, la mentalità
laicale, mettendo anche in evidenza
che la convivenza e la comprensione



sono una parte molto importante del
messaggio.

Mentalità laicale e rifiuto del
fanatismo

Come si nota nel testo appena citato,
San Josemaría vincola la mentalità
laicale (vale a dire, la mentalità del
cristiano normale che segue Cristo in
mezzo alle attività ordinarie) alla
libertà, alla convivenza e al rifiuto
del fanatismo. L’intolleranza è un
fenomeno che anche oggi subiamo e
la cui influenza si avverte
nell’ambito della politica, della
cultura, del pensiero, della religione,
ecc. I suoi effetti, per il loro
contenuto in termini di esclusione e
di propagazione della violenza, sono
la negazione della libertà e
producono gravi danni alla
convivenza.

San Josemaría sintetizzava la
mentalità laicale in tre conclusioni,
che indicano al cristiano una via da



battere nella vita civile e che
portano:

“a essere sufficientemente onesti da
addossarsi personalmente il peso
delle proprie responsabilità;

a essere sufficientemente cristiani da
rispettare i fratelli nella fede che
propongono – nelle materie opinabili
– soluzioni diverse da quelle che
sostiene ciascuno di noi;

e a essere sufficientemente cattolici
da non servirsi della Chiesa, nostra
Madre, immischiandola in
partigianerie umane” 53.

La mentalità laicale, radicata nella
libertà propria e in quella altrui,
oltre che nella responsabilità, induce
a un impegno di convivenza e di
comprensione, fondandosi proprio
nelle convinzioni personali. La
convivenza consiste nel vivere
insieme sostenendo convinzioni
diverse, e non nel fatto che tutti le



abbiano uguali o che nessuno ne
abbia qualcuna. La mentalità laicale
stimola per questa strada una cultura
più pacifica, che tende a evitare la
conflittualità, non perché la ignora o
perché pensa che la verità non esiste,
ma per il modo in cui si affrontano le
diversità54.

La mentalità laicale mostra tutti i
suoi contorni alla luce della chiamata
universale alla santità, il messaggio
principale diffuso da San Josemaría
attraverso l’Opus Dei, che comporta
la dignità di ogni persona creata a
immagine di Dio. Il cristiano,
consapevole di questa dignità,
resterà disponibile per tutte le
persone senza discriminazioni di
nessun tipo. D’altra parte, questa
chiamata avviene in mezzo al
mondo, nel luogo in cui si producono
i cambiamenti, perché tutti, cristiani
e non cristiani, li provocano e
sospingono la storia. È il luogo dove



nascono i conflitti e dove debbono
essere ricomposti55 .

Con questa prospettiva di carità
vissuta coerentemente sarà più
difficile che il cristiano cada nel
fanatismo verso i propri concittadini,
siano o no fratelli nella fede. “Non c’è
niente di più estraneo alla fede
cristiana del fanatismo con cui
vengono proposti strani connubi tra
il profano e lo spirituale, qualunque
ne sia il colore” 56 .

Nell’orizzonte della nuova
evangelizzazione la mentalità laicale
eviterà di considerare il mondo come
qualcosa di estraneo alla fede, o con
una mentalità di gente eletta57 che
cercherà di trasformarlo
dall’esterno58 . In questo caso, la
posizione erronea nella quale si
collocherebbero i cristiani
determinerebbe immediatamente il
tipo di relazione stabilita col mondo.



Il rifiuto del fanatismo vuol dire
anche che non è legittimo rispondere
al fanatismo col fanatismo. Tentare
di superare il male con un altro male
significa dare continuità al ciclo della
vendetta e dell’aggressione. La
vendetta non è una vera soluzione
del problema. Il male si vince col
bene, la menzogna con la verità. La
diffusione della verità dev’essere
accompagnata dalla carità.

D’altra parte, la mentalità laicale è
tutto il contrario della passività o
dell’inibizione: spinge a esercitare i
propri diritti, ad adempiere i doveri
civici, a impegnarsi per la verità, a
praticare la fede in privato e in
pubblico e a fare di tutto per
trasformare la società.

Nell’inevitabile contrasto fra l’azione
del cristiano nel mondo e una società
paganizzata, sarà messa alla prova
l’identificazione tra verità e carità. È
proprio qui, nell’attività quotidiana,



che il cristiano prenderà coscienza
dell’importanza del suo ruolo di
evangelizzatore, perché sarà proprio
lui che, operando con libertà e
assumendosi la relativa
responsabilità, dovrà conciliare
verità e carità in modo concreto.

Jaime Cárdenas del Carre

Dottore in Diritto Canonico
(Università della Santa Croce, Roma)

Master in Polemologia (Universitat
Oberta de Catalunya)

Per ricevere la Newsletter con le
notizie su San Josemaria nella tua
posta di mail: Clicca QUI

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/san-josemaria-
maestro-del-perdono/ (20/01/2026)

https://www.it.josemariaescriva.info/subscription.php
https://www.it.josemariaescriva.info/subscription.php
https://www.it.josemariaescriva.info/subscription.php
https://opusdei.org/it-it/article/san-josemaria-maestro-del-perdono/
https://opusdei.org/it-it/article/san-josemaria-maestro-del-perdono/
https://opusdei.org/it-it/article/san-josemaria-maestro-del-perdono/

	San Josemaría, maestro del perdono

