
opusdei.org

Sale e luce, esempio
e dottrina

Il mondo ha bisogno di una
forte dose di speranza. In
questo articolo si spiega che
dobbiamo imparare a leggere
gli avvenimenti con l’oggettività
della fede, per seminare
ottimismo con il sale
dell’esempio e la luce della
dottrina.

05/11/2010

Voi siete il sale della terra; ma se il
sale perde il sapore, con che cosa lo si
renderà salato? A null’altro serve che



ad essere gettato via e calpestato
dalla gente. Voi siete la luce del
mondo; non può restare nascosta una
città che sta sopra un monte, né si
accende una lampada per metterla
sotto il moggio, ma sul candelabro,
così fa luce a tutti quelli che sono
nella casa. Così risplenda la vostra
luce davanti agli uomini, perché
vedano le vostre opere buone e
rendano gloria al Padre vostro che è
nei cieli [1].

Non bastano le parole per insegnare
la dottrina del Signore. È necessario
costruire con il sale dell’esempio, per
illuminare con la luce della parole.
Ciò che convertì i primi cristiani non
fu sicuramente la novità di una
dottrina, ma la vita di coloro che la
mettevano in pratica. Prima
gustavano il sale, la vita, la santità, il
comportamento conformato dalla
carità; poi, attratti dalla gioia e dalla
pace, si aprivano alla luce della
dottrina, per penetrare nel mistero



della grazia che muove la vita
cristiana.

Continua ad essere attuale questo
modo di attrarre le persone alla luce
di Cristo. È necessario che il sale del
comportamento cristiano preservi
dalla corruzione del pessimismo,
dalla mancanza di speranza. La
presenza di persone allegre, ottimiste
e capaci di rendere ragione di questa
gioia fa sì che molti possano vivere
con la speranza attiva di raggiungere
una felicità all’altezza delle
aspirazioni del cuore umano, senza
cadere nella tentazione di
accontentarsi di poco.

Non pochi, anche se colgono in
qualche modo l’attrattiva degli
insegnamenti di Cristo, pensano che
oggi nessuno vive così, che si tratta di
un ideale irrealizzabile e che vivere
secondo la morale non è alla portata
della maggioranza.



Ricordare la chiamata universale alla
santità non consiste solo nel ripetere
che tutti possiamo e dobbiamo essere
santi. È molto più importante
mostrare che, di fatto, in quest’epoca
e in questa o quella circostanza
concreta, una persona normale, più o
meno dotata, con gli stessi difetti e
debolezze, può vivere la vocazione
battesimale in modo radicale, anche
in una società pagana.

Quanto è importante che ci siano
uomini e donne che, con le loro vite
normali, con la gioia e la pace di
Cristo, alimentino continuamente la
speranza di raggiungere un’esistenza
che valga la pena vivere, felici già
sulla Terra, tra le pene e le gioie, e
quella piena nel Cielo!

Fin dall’inizio del cristianesimo, la
santità di molti uomini e donne è
stata sale e luce in tanti ambienti. La
maggioranza di queste persone non è
stata neppure cosciente della



grandezza della traccia che ha
lasciato, ma ha contribuito
decisamente a preservare
generazioni intere dalla corruzione
del pessimismo.

L’Opus Dei è uno strumento di Dio
per estendere la speranza della
Buona Novella che Cristo ha portato.
Seminare speranza è parte
fondamentale della missione della
Chiesa e, pertanto, della nostra
missione apostolica. Il Signore ha
voluto l’Opera affinché i suoi membri
fossero in modo attivo sale e luce.
Dice san Josemaría: Come vuole il
Maestro, tu devi essere – ben
inserito in questo mondo, nel
quale ci tocca vivere, e in tutte le
attività degli uomini – sale e luce. –
Luce, che illumina le intelligenze e
i cuori; sale, che dà sapore e
preserva dalla corruzione.
Pertanto, se ti manca slancio
apostolico, diventerai insipido e



inutile, defrauderai gli altri e la
tua vita sarà un’assurdità [2].

IL SALE DELL’ESEMPIO Voi siete il
sale. Queste parole di Cristo
appaiono nel Vangelo all’interno del
Discorso della Montagna e
immediatamente dopo le Beatitudini.
La povertà, la mansuetudine, la fame
e la sete di giustizia, la misericordia,
la purezza, la pace, la pazienza nelle
persecuzioni e la gioia con cui il
Signore caratterizza i beati,
costituiscono la manifestazione della
carità e permettono di identificare i
discepoli di Gesù Cristo.

La vita di tutti i giorni offre
un’infinità di situazioni in cui viene
messa alla prova questa identità
cristiana, il nostro essere segno di
speranza. Quando ci impegniamo per
essere fedeli alla verità, senza temere
le conseguenze, e resistiamo alle
pressioni che inducono ad agire con
leggerezza; quando ci proponiamo



fermamente di anteporre la pace in
famiglia all’amor proprio,
eliminando la “lista dei danni”, con la
disponibilità alla comprensione e al
perdono; anche quando rinunciamo
personalmente ad alcune comodità
per ottenere una maggiore libertà del
cuore; o quando lottiamo con
coraggio per condurre una vita
limpida e sappiamo rettificare e
ricominciare …, allora siamo sale.

È evidente che questo modo di
comportarsi non è quello più
comune e può produrre in alcune
persone una prima reazione di
meraviglia o anche di
incomprensione. Non importa; può
persino essere una dimostrazione
che il sale non è scipito. Molte volte,
questa prima impressione, addolcita
dal balsamo della carità, del rapporto
amabile e dell’affetto sincero, sarà
l’inizio di una conversione.



In ogni caso vivremo con l’attenzione
posta in Dio, confidando nella sua
paterna provvidenza, senza temere
giudizi umani né falsi scandali, senza
scoraggiamento né amarezze.
Talvolta notiamo come alcuni,
«quando scoprono chiaramente il
bene, investigano per esaminare se
c’è anche qualche male nascosto»[3],
o travisano le cose in modo che
perfino le manifestazioni di giustizia
e di carità, il desiderio di servire e di
lavorare per il bene delle persone «si
trasformano in un male»[4].

La sollecitudine apostolica non lascia
tempo per prendere in
considerazione tali atteggiamenti.
Come esorta san Paolo ai Corinzi,
nulla deve fermarci, disposti, se è
necessario, a vivere come impostori,
eppure siamo veritieri; come
sconosciuti, eppure notissimi;
come moribondi, e invece viviamo;
come puniti, ma non uccisi; come
afflitti, ma sempre lieti; come



poveri, ma capaci di arricchire
molti; come gente che non ha nulla
e invece possediamo tutto![5].

Nonostante ciò, è normale che il
comportamento del cristiano susciti
anche interrogativi in persone ben
intenzionate, perché non si spiega
senza un principio di vita nuovo. Già
la sola testimonianza di tante
famiglie cristiane che vivono di fede,
tra le pene e le gioie di questa vita, è
motivo perché molti si chiedano dove
sia l’origine della pace e della gioia, il
perché di tali rinunce e di questo
impegno per servire senza ottenere
benefici evidenti.

Queste domande si possono
affacciare nei pensieri dei loro
colleghi e conoscenti, benché in un
primo momento non osino
formularle. Sarà il clima di amicizia
quello che faciliterà la confidenza, il
canale attraverso cui molti,
interpellati dall’esempio, si



apriranno alla spiegazione della
dottrina. Seminare amicizia è
essenziale al modo in cui i cristiani
stanno in mezzo al mondo.

L’amicizia è il ponte tra l’esempio e la
dottrina, tra il sale e la luce. San
Josemaría lo esprimeva così: Vivi la
tua vita ordinaria, lavora dove già
sei, adempi i doveri del tuo stato, e
compi fino in fondo gli obblighi
corrispondenti alla tua
professione o al tuo mestiere,
maturando, migliorando ogni
giorno. Sii leale, comprensivo con
gli altri, esigente verso te stesso.
Sii mortificato e allegro. Sarà
questo il tuo apostolato. E senza
che tu ne comprenda il perché,
data la tua pochezza, le persone
del tuo ambiente ti cercheranno e
converseranno con te in modo
naturale, semplice – all’uscita dal
lavoro, in una riunione di
famiglia, nell’autobus,
passeggiando, o non importa dove



– : parlerete delle inquietudini che
si trovano nel cuore di tutti, anche
se a volte alcuni non vogliono
rendersene conto. Le capiranno
meglio quando cominceranno a
cercare Dio davvero [6].

LA LUCE DELLA DOTTRINA

Quando, incoraggiati dall’esempio, si
sentono interpellati e avvertono un
incipiente desiderio di cambiare o
almeno di conoscere meglio le
ragioni della speranza cristiana,
allora è necessario saper parlare con
“dono di lingue”, con buona
conoscenza della dottrina, con
affetto, pazienza e serenità, seguendo
l’esortazione di san Pietro: pronti
sempre a rispondere a chiunque vi
domandi ragione della speranza
che è in voi. Tuttavia questo sia
fatto con dolcezza e rispetto, con
una retta coscienza [7]. Non
dimentichiamo che buona parte del
nostro apostolato consiste nel



rendere amabile la virtù, rifuggendo
da ogni zelo amaro.

Sono numerosi gli esempi che offre
la Sacra Scrittura su questo modo di
procedere. Gesù non si stanca di
spiegare il suo modo di agire, anche
davanti a persone che vorrebbero
travisare le sue parole. Lo faceva con
semplicità e con immaginazione,
adattando quello che diceva agli
ascoltatori, di modo che la verità più
sublime potesse arrivare agli
intelletti più semplici, facilitando a
tutti la conversione, senza forzare
mai la libertà.

Con grande delicatezza, per esempio,
risvegliava le coscienze
addormentate, perché giungessero a
giudicare i propri atti con obiettività.
Così accadde con la donna
samaritana. Prima guadagnò la sua
fiducia, facendole vedere che, pur
essendo giudeo, non rifiutava il
rapporto con i Samaritani. Poi le



parlò in termini che catturarono il
suo interesse: procurarsi l’acqua
faceva parte delle sue
preoccupazioni quotidiane. Quindi,
illuminò la sua coscienza
progressivamente, con la prudenza
di chi sa leggere nelle anime: le disse
di chiamare suo marito, suscitando
in lei una confidenza quasi
inavvertita: io non ho marito. Alla
fine, le parole del Signore la
metteranno davanti alla luce della
verità, di fronte alla sua povera vita
bisognosa di conversione: Hai detto
bene: “Io non ho marito”. Infatti,
hai avuto cinque mariti e quello
che hai ora non è tuo marito [8].

Così accadde anche nel caso degli
accusatori della donna adultera:
poiché loro insistevano
nell’interrogarlo, si alzò e disse loro: 
Chi di voi è senza peccato, getti per
primo la pietra contro di lei. Non fu
necessario dire niente di più: Quelli,
udito ciò, se ne andarono uno per



uno, cominciando dai più anziani
[9]. E questo atteggiamento
coraggioso e misericordioso aprì il
cuore di quella povera donna al
perdono e alla conversione: 
Neanch’io ti condanno; va’ e d’ora
in poi non peccare più [10]

Il Signore parlava di fonti e di acqua
alla donna impegnata nei lavori
domestici; parlava dei lavori dei
campi ai contadini; di barche e reti ai
pescatori; delle Scritture ai dottori
della legge … È appassionante vivere
attenti, conoscere le inquietudini e i
problemi di ogni epoca e di ogni
luogo, per rendere comprensibile la
dottrina e presentarla in modo
amabile e attraente, adeguato ai
nostri contemporanei.

Possiamo imparare, per esempio,
dall’esperienza di Giovanni Paolo II,
che dopo tanti anni di servizio alla
Chiesa e di rapporto con le anime,
segnala la necessità di “comprendere



le necessità degli uomini e il
linguaggio con cui comunicano tra
loro”[11]. Daremo luce se sapremo
comprendere – sinonimo di amare –
le persone e ci sforziamo – come
Gesù Cristo – per farci capire. “Oggi è
necessaria molta immaginazione per
imparare a dialogare sulla fede e
sulle questioni fondamentali per
l’uomo. Occorrono persone che
amano e che pensano, perché
l’immaginazione vive di amore e di
pensiero”[12].

Il “dono di lingue” richiede
immaginazione; e l’immaginazione
amore e conoscenza profonda – ben
assimilata – della verità e delle
circostanze di ogni momento.
L’apostolato della dottrina non ha
niente a che vedere con un
prontuario di risposte imparate,
senza averle interiorizzate.

Al contrario, quando attraverso la
preghiera e il rapporto di amicizia, si



conosce a fondo ogni anima e
quando, attraverso la vita di pietà e
lo studio, si assimila bene la dottrina,
saremo capaci di dare le vere ragioni
della nostra speranza, potremo
illuminare con la luce di Cristo
l’intelligenza e il cuore di molti.

La luce di Cristo deve illuminare
anche i diversi ambiti dell’attività
umana. La formazione dottrinale di
ciascuno, secondo le sue capacità,
deve armonizzarsi con la dovuta
competenza professionale in modo
che, senza compromettere la
legittima autonomia grazie alla quale
le cose create e la società godono di
leggi proprie [13], sappiamo
illuminare l’intimo orientamento a
Dio che dà senso trascendente a tutte
le situazioni. Per questo è
sommamente necessario conoscere
molto bene i temi della dottrina
cattolica che rivestono particolare
importanza nell’ambito della propria
professione.



Inoltre, ci sono una serie di questioni
etiche fondamentali che – al
momento attuale – sono in primo
piano ovunque: per esempio, quelle
relative al matrimonio e alla
famiglia, all’educazione, alla bioetica,
all’ecologia.

È assai opportuno – è una necessità –
che ognuno sappia parlare di questi
temi e dare ragioni comprensibili
secondo l’ambiente in cui si muove.
Molte delle questioni fanno
riferimento alla legge naturale e sono
accessibili alla ragione, benché siano
state anche rivelate da Dio e la
Chiesa le custodisca. La nostra
argomentazione non può sempre
ricorrere all’autorità della Chiesa,
soprattutto quando i nostri
interlocutori dicono di non avere
fede o hanno scarsa formazione.

Al contrario, dovremo sforzarci di
dimostrare che la Chiesa è esperta in
umanità, facendo vedere la profonda



coerenza tra quello che insegna e la
verità sull’uomo, che ciascuno
sperimenta nella propria vita e può
maturare attraverso la riflessione e
lo studio.

“È importante fare un grande sforzo
per spiegare adeguatamente i motivi
della posizione della Chiesa,
sottolineando soprattutto che non si
tratta di imporre ai non credenti una
prospettiva di fede, ma di
interpretare e difendere i valori
radicati nella natura stessa
dell’essere umano. La carità si farà
allora necessariamente servizio alla
cultura, alla politica, all’economia,
alla famiglia, perché dappertutto
vengano rispettati i principi
fondamentali dai quali dipende il
destino dell’essere umano e il futuro
della civiltà” [14].

In questi momenti è molto
importante mostrare che le esigenze
della legge naturale non sono in sé



“valori confessionali”, ma che,
essendo radicati nell’essere umano,
“non esigono in chi le difende la
professione di fede cristiana, anche
se la dottrina della Chiesa le
conferma e le tutela sempre e
dovunque come servizio
disinteressato alla verità sull’uomo e
al bene comune delle società civili” 
[15].

Il servizio disinteressato alla verità ci
inclina a lavorare per rendere più
umana la società, più conforme alla
legge naturale. Ciò è ancora più
urgente quando un ambiente o una
società intera decide di reggersi in
aperta opposizione al Diritto
naturale. In questi casi i cristiani
hanno il diritto e il dovere di evitare,
con tutti i mezzi leciti a loro
disposizione e con non meno
accortezza e scaltrezza di quanta se
ne impiegano per fare il male [16],
che le istituzioni, invece di facilitare
il cammino degli uomini verso il



bene e verso Dio, facilitino il male e
la dannazione delle anime [17].

Non è accettabile il silenzio o la
diserzione, il rimanersene rinchiusi
nella propria torre d’avorio.
Ciascuno deve essere cattolico in
tutte le manifestazioni della sua vita,
senza rispetti umani: non solo tra le
mura domestiche, ma in tutto l’agire
sociale e pubblico. Chi ha ricevuto la
verità senza merito alcuno, ha
l’obbligo di essere sempre, con la sua
vita esemplare e con la parola
opportuna, testimone della verità,
testimone di Cristo.

Il mondo ha bisogno di una forte
dose di speranza. Dobbiamo
imparare a leggere gli avvenimenti
con l’oggettività della fede, per
seminare ottimismo grazie al sale
dell’esempio e la luce della dottrina:
“Se si guarda in superficie il mondo
odierno, si è colpiti da non pochi fatti
negativi, che possono indurre al



pessimismo. Ma è, questo, un
sentimento ingiustificato: noi
abbiamo fede in Dio Padre e Signore,
nella sua bontà e misericordia (…).
Dio sta preparando una grande
primavera cristiana, di cui già si
intravede l’inizio (…). La speranza
cristiana ci sostiene nell’impegnarci
a fondo per la nuova
evangelizzazione e per la missione
universale, facendoci pregare come
Gesù ci ha insegnato: «Venga il tuo
regno, sia fatta la tua volontà come
in cielo così in terra» (Mt 6,10)” [18].
Il Signore promuoverà vocazioni in
numero sufficiente per garantire il
trionfo della verità, del bene e della
giustizia nella vita di ogni nazione, a
vantaggio di tutti gli uomini.

C. Ruiz Montoya

[1] Mt 5, 13-16.

[2] San Josemaría, Forgia, n. 22.



[3] San Gregorio Magno, Moralia, 6,
22.

[4] Tertulliano, Apologeticum, 39, 7.

[5] 2Cor 6, 8-10.

[6] San Josemaría, Amici di Dio, n.
273.

[7] 1Pt 3, 15-16.

[8] Gv 4, 16-18.

[9] Gv 8, 7. 9.

[10] Gv 8, 11.

[11] Giovanni Paolo II, Alzatevi,
andiamo! , Mondadori.

[12] Ibidem.

[13] Cfr. Conc. Vat. II, Cost. past. 
Gaudium et Spes, n. 36.

[14] Giovanni Paolo II, Lett. Apost. 
Novo millennio ineunte, 6-I-2001, n.
51.



[15] Congregazione per la dottrina
della fede, Nota dottrinale circa
alcune questioni riguardanti
l’impegno e il comportamento dei
cattolici nella vita politica, 24-XI-2002,
III, n. 5.

[16] Cfr. Lc 16, 8.

[17] Cfr. Conc. Vat. II, Cost. past. 
Gaudium et Spes, n. 25.

[18] Giovanni Paolo II, Lett. Enc. 
Redemptoris missio, 7-XII-1990, n. 86.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/sale-e-luce-
esempio-e-dottrina/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/sale-e-luce-esempio-e-dottrina/
https://opusdei.org/it-it/article/sale-e-luce-esempio-e-dottrina/
https://opusdei.org/it-it/article/sale-e-luce-esempio-e-dottrina/

	Sale e luce, esempio e dottrina

