
opusdei.org

Sacerdoti numerari
o aggregati: Perché
gli altri “possano
brillare”

I sacerdoti incardinati nella
Prelatura dell’Opus Dei: una
missione di servizio dedicata a
promuovere la santità e
l’apostolato degli altri membri
dell’Opera e di coloro che
partecipano alle attività
dell’Opus Dei.

03/07/2024



L’avventura dei dodici apostoli era
cominciata quando videro che aveva
trasformato l’acqua in vino durante
uno sposalizio. Più tardi videro che
perdonava i peccatori e imponeva le
mani sui malati. Collaborarono
attivamente a dar da mangiare alla
moltitudine e ascoltarono il discorso
del pane di vita. La misericordia per
tutti fu una quotidiana lezione per
quel gruppo che Gesù aveva scelto
tra coloro che lo seguivano, uomini e
donne che lo accompagnavano
entusiasti.

Dopo tre anni gli apostoli arrivavano
a Gerusalemme per la Pasqua.
Portavano con sé la preziosa
esperienza di tutto quel tempo di
convivenza con il Signore, però la
loro fede era ancora immatura:
mancava loro la lezione della croce e
la contemplazione del Risuscitato. In
quei giorni, nel Cenacolo, Gesù
avrebbe istituito l’Eucaristia davanti
ai loro occhi. E lì stesso, in quella



sala, li avrebbe consacrati sacerdoti
perché perpetuassero il suo sacrificio
di amore attraverso i secoli.

«Fate questo in memoria di me» (Lc
22, 19): queste parole, che rimasero
impresse a fuoco nei loro cuori, sono
arrivate con tutta la loro forza fino a
noi. Da quel momento, e obbedendo
a questo mandato, i sacerdoti le
ripetono con ammirazione e
gratitudine nella celebrazione
eucaristica. Gesù lascia le cose più
sante – il suo corpo e il suo sangue –
nelle mani di alcuni uomini normali,
che invia per legare e sciogliere sulla
terra, svolgendo la loro funzione
sacerdotale a favore degli uomini
(cfr. Mt 16, 19). Per volontà di Cristo
questo sacerdozio ministeriale è una
realtà essenziale: senza di esso non
vi sarebbe Chiesa.

Sacerdoti con il carisma del 2
ottobre[1]



Facciamo ora un salto nel tempo,
dalla Gerusalemme del I secolo alla
Madrid del XX secolo. L’Opus Dei è ai
primi passi e san Josemaría
condivide questo carisma nascente
con alcuni suoi amici sacerdoti
diocesani, ai quali chiede di
collaborare alle attività che sta
mettendo in piedi. Tuttavia la
maggioranza di quei buoni sacerdoti
non riusciranno a fare propria la
luce che Dio ha donato a san
Josemaría e dopo un certo tempo
rinunciarono a quelle attività[2]. È
allora che il fondatore comprende
che i sacerdoti di cui questa famiglia
ha bisogno con una dedizione
completa dovranno uscire dalle fila
dei laici che si andavano
incorporando e vivevano quella
vocazione. Subito comincia a
chiedere ad alcuni di loro se sono
liberamente disposti a domandarsi se
Dio li chiami al sacerdozio per
servire in un modo nuovo la famiglia
appena nata. Alcuni anni dopo, nel



1943, san Josemaría riceverà una
luce che risolverà la maniera di
incardinarli nell’Opera; e dal 1944
cominciarono a ricevere
l’ordinazione sacerdotale alcuni
fedeli numerari in gruppi più o meno
numerosi. Alcuni decenni più tardi,
dopo la morte di san Josemaría,
quando era a capo dell’Opus Dei il
beato Álvaro, riceveranno per la
prima volta l’ordinazione anche
alcuni aggregati.

San Josemaría scriverà tre lettere ai
suoi figli sacerdoti, nelle quali
specificherà i caratteri particolari del
sacerdozio di questi numerari e
aggregati nell’Opera[3]. Quando nel
1956 cominciò a scrivere la terza di
queste lettere erano trascorsi tredici
anni dall’ordinazione dei primi tre,
Álvaro del Portillo, José Luis Múzquiz
e José María Hernández Garnica, e
già erano stati ordinati sacerdoti più
di 150 numerari. In questi documenti
troviamo risposta alle questioni più



importanti: qual è la loro identità
specifica, qual è la loro missione
pastorale e, infine, che stile di vita
hanno, data la loro vocazione
all’Opus Dei.

Cambia tutto e non cambia nulla

Ben prima di intravedere una loro
possibile chiamata al sacerdozio, i
numerari e gli aggregati hanno,
nell’accogliere la loro vocazione,
abbracciato il dono del celibato. Fino
alla loro ordinazione, la chiamata
divina li ha portati a imitare la vita
nascosta di Cristo: anni di intenso
lavoro e di evangelizzazione.
Cristiani normali, come tutti
nell’Opera, cercano di vivere con
autentica anima sacerdotale: offrono
a Dio l’intera loro esistenza come
offerta viva, santa, a lui gradita (cfr. 
Rm 12, 1), comunicando la vita di
Cristo a tanti amici e conoscenti. Che
significa, allora, il sacerdozio per
questi uomini celibi che, per anni,



hanno cercato di vivere come
apostoli là dove lavorano?

Da un lato cambia tutto, perché la
trasformazione che opera il
sacramento è radicale. L’ordinazione
sacerdotale dà un senso nuovo alla
loro vita, li trasforma in
amministratori dei misteri di Dio
(cfr. 1 Cor 4, 1); li riveste di un nuovo
modo di essere e di collocarsi nel
mondo, incarnando l’unico
sacerdozio di Cristo (cfr. Ebr 5, 1).
Vengono ordinati, con parole di san
Josemaría, «per essere – né più né
meno – sacerdoti-sacerdoti, sacerdoti
al cento per cento»[4]. E, allo stesso
tempo in cui cambia tutto, in nulla
cambia l’essenziale della loro
vocazione all’Opera. In ogni caso, la
donazione a Cristo e il loro impegno
verso la Chiesa si riaffermano. Perciò
i numerari e gli aggregati che sono
chiamati al sacerdozio nell’Opera
non subiscono «nessuna “crisi di
identità”; la loro vocazione all’Opus



Dei permane la stessa, unica, integra,
immutata»[5].

Fin dagli anni in cui era seminarista,
san Josemaría concepiva l’identità
del sacerdote come un servizio.
«Vogliamo soltanto servire»[6]: questa
è stata l’esperienza della sua vita
personale. Nel 1930, pochi anni dopo
essere stato ordinato sacerdote, una
persona gli chiese i passi della sua
futura carriera sacerdotale. San
Josemaría scrisse per sé questo
appunto: «Il sacerdozio – gli dissi –
non è una carriera: è un apostolato!!
Questa è la mia convinzione. E ho
voluto scriverlo in queste note
perché, con l’aiuto del Signore, non
mi dimentichi mai della
differenza»[7]. Nella lettera prima
menzionata, datata 1956, san
Josemaría sottolineava questo anelito
sin dal primo rigo: «Vi siete ordinati,
figli miei sacerdoti, per servire.
Lasciate che io cominci col ricordarvi
che la vostra missione sacerdotale è



una missione di servizio. Vi conosco,
e so che questa parola – servire –
riassume i vostri aneliti, l’intera
vostra vita, e che è il vostro orgoglio
e la mia consolazione»[8]. Las
prospettiva vitale del sacerdote è, in
sostanza, ripetere quello che Gesù
fece nell’ultima cena: inginocchiarsi
ai piedi dei suoi amici.

Inginocchiarsi per aiutare i laici
nella loro vocazione

Pedro Casciaro ricorda che un giorno
san Josemaría lo invitò a prendersi
un po’ di tempo per discernere la
chiamata al sacerdozio. E racconta
che, quando lui decise che
effettivamente questo cammino
poteva andare bene per lui, il
fondatore dell’Opus Dei,
inginocchiatosi accanto a lui
nell’oratorio della casa dove stavano,
indicò il tappeto rosso collocato ai
piedi dell’altare e gli disse: «Il
sacerdote deve essere come questo



tappeto. Su di esso si consacra il
Corpo del Signore; è sull’altare, sì, ma
è lì per servire; più ancora, è lì
perché gli altri camminino sul
morbido, e vedi bene, non si lamenta,
non protesta… Capisci qual è il
servizio del sacerdote? Vedrai che
più avanti, nella tua vita, avrai modo
di riflettere su questo»[9].

Nel caso del sacerdote numerario o
aggregato, il contenuto fondamentale
di questo servizio consiste nel
mettersi a disposizione delle sue
sorelle e dei suoi fratelli –
inginocchiarsi! – per aiutarli a
compiere la loro missione. Il nuovo
posto che il sacerdote occupa
nell’Opera consiste in un servizio alla
santità e all’apostolato degli altri e,
dunque, anche in una custodia
dell’unità che li rende possibili. Chi
bada a un tappeto? Chi evita di
servirsene se la sua ragion d’essere è
proprio che gli altri si sentano a loro
agio e vogliano essere protetti dal



freddo del pavimento? Come un
buon tappeto che sta lì con
discrezione, il sacerdote dell’Opera
rimane tranquillamente in secondo
piano, perché sa che, lasciando che i
suoi fratelli laici emergano, egli sarà
più efficace: così adempie la sua
missione. Come consigliava il prelato
dell’Opus Dei ai suoi figli sacerdoti,
«voi sacerdoti vi sforzate in maniera
particolare di non brillare, di non
essere protagonisti, facendo in modo
che nella vostra vita abbia il ruolo di
protagonista e risplenda Gesù e che
siano sempre le vostre sorelle e i
vostri fratelli a brillare»[10].

Questo desiderio di servizio si
traduce in tutta una serie di dettagli.
Nell’Opera è normale che il sacerdote
non si lasci servire per il fatto di
essere sacerdote, ma sia come uno
dei tanti suoi fratelli laici[11]. Non
solo, ma senta di avere «più degli
altri l’obbligo»[12] di servire con gioia,
e questo atteggiamento evita



qualsiasi eventuale traccia di
clericalismo nello stile di vita delle
persone dell’Opus Dei.

I quattro compiti di una missione

Torniamo ora alla scena del Cenacolo
per fissare l’attenzione sul
comportamento di Gesù:
contempliamo come egli esercita
l’unico sacerdozio, del quale tutti gli
altri sacerdoti partecipano. Il
Maestro si inginocchia e prende un
catino per lavare i piedi dei suoi
amici viandanti. Li bagna con
l’acqua, li strofina per togliere la
polvere e li asciuga con la tela che ha
fissato alla cintura. Fa tutto questo
con calma, come se non esistesse
nulla di più importante in quel
momento; o, meglio, perché non
esiste nulla di più importante. Allo
stesso modo, il sacerdote si
inginocchia perché vuole aiutare i
suoi fratelli a essere santi. Ma, cosa
fare in concreto per aiutarli? Quali



atti sacerdotali deve compiere? Qual
è la sua missione specifica?

«Oltre che al proprio ministero
sacerdotale nella Chiesa, che ha il
suo centro nell’Eucaristia, i sacerdoti
della Prelatura si dedicano
principalmente al servizio
ministeriale degli altri fedeli e a dare
assistenza sacerdotale alle loro
attività apostoliche[13]». Questa è la
missione che hanno ricevuto dalla
Chiesa: vivificare, con il loro
sacerdozio, questa piccola famiglia
nel popolo di Dio. Questo significa,
per un verso, che la loro
configurazione con Cristo sacerdote
consiste nel vivere personalmente il
carisma, in modo da trasmetterlo con
la maggiore fedeltà possibile: serve
con più efficacia quel sacerdote che
meglio vorrà incarnare lo spirito
dell’Opus Dei. Inoltre, il suo
sacerdozio è soprattutto al servizio
della santità dei membri dell’Opera,
in maggioranza laici, dei soci della



Società Sacerdotale della Santa Croce
e di tutti quelli che partecipano alle
loro attività apostoliche.

Naturalmente, il fatto di dedicarsi
abitualmente a queste attività non
limita l’esercizio del loro sacerdozio,
anche se indubbiamente lo orienta,
perché è la ragion d’essere del loro
ministero. Qualunque altra attività
sacerdotale, per quanto importante
possa sembrare, è secondaria, perché
è subordinata alla missione per la
quale egli ha ricevuto l’ordinazione.
«Specificamente – aggiunge il Padre,
precisando ancor più questo compito
–, a motivo della peculiare missione
pastorale della Prelatura, si occupano
soprattutto della celebrazione dei
sacramenti dell’Eucaristia e della
Penitenza, della predicazione della
parola di Dio, della direzione
spirituale e di un ampio lavoro di
formazione dottrinale»[14]. Vediamo
un po’ più in dettaglio questi quattro
compiti della loro missione.



In primo luogo, i sacerdoti numerari
o aggregati vivificano l’Opera
attraverso la celebrazione dei
sacramenti, particolarmente
l’Eucaristia e la Penitenza: i
sacramenti quotidiani, quelli che
accompagnano la vita di ogni giorno
del cristiano. La celebrazione
quotidiana della santa Messa
costituisce l’impegno fondamentale
del sacerdote: è la fonte dalla quale
sgorga tutta la forza di Dio. Come ha
scritto san Giovanni Paolo II, «La
Chiesa vive dell’Eucaristia. Questa
verità non esprime soltanto
un’esperienza quotidiana di fede, ma
racchiude in sintesi il nucleo del
mistero della Chiesa»[15]. Quando un
sacerdote vive realmente
dell’Eucaristia, si nota nella sua vita e
attorno a lui, in frutti di santità e di
impulso apostolico.

I sacerdoti dell’Opera, inoltre,
dedicano molte ore al sacramento
della Penitenza. San Josemaría



voleva che ascoltare confessioni
fosse per i suoi figli «la passione
dominante e un compito gioioso»[16].
Con la pratica caritatevole della
confessione impariamo «ad avere più
dolore e, quindi, più amore»[17]. Il
sacerdote ha l’opportunità, in
ognuna di queste occasioni, di essere
il buon samaritano per i suoi fratelli
e per quelli che si avvicinano al suo
ministero: ripulire le loro ferite,
alleviarle con parole imbevute di
speranza e farsi carico delle spese
della loro convalescenza. Ricevere
con frequenza i sacramenti è la forza
principale di coloro che vogliono
portare la santità in tutti gli angoli
del mondo e in tutti gli aspetti della
vita. Quando il sacerdote concentra
la sua vita nel favorire l’accesso ai
sacramenti, ogni volta, nuovamente,
prende coscienza della priorità della
grazia: dell’azione di Gesù stesso nel
suo lavoro: «Nascondermi e
scomparire è ciò che devo fare;
soltanto Gesù risplenda»[18]: così san



Josemaría riassumeva la sua attività
sacerdotale.

In secondo luogo, il sacerdote è
ministro della Parola e ha «anzitutto
il dovere di annunciare a tutti il
vangelo di Dio»[19]. Nell’Opus Dei il
sacerdote anima e infiamma i suoi
fratelli anche con la predicazione,
che ha l’obiettivo di facilitare, in
modi diversi, l’incontro personale di
ciascuno con Gesù[20]. Ne parlava san
Paolo con grande chiarezza: «Noi
infatti non annunciamo noi stessi,
ma Cristo Gesù Signore» (2 Cor 4, 5).
Per smuovere il cuore delle persone
la predicazione dev’essere piena di
vita, deve far riflettere, toccare il
cuore, dare speranza. In particolare,
l’orazione a voce alta è una
peculiarità – senz’altro non esclusiva
– del ministero sacerdotale nell’Opus
Dei, volta a stimolare la relazione
personale di ciascuno con Dio. Per
pregare e per aiutare a pregare, per
mostrare i ponti esistenti tra la fede e



la vita, per arrivare con dono di
lingue alle nercessità e alle situazioni
degli altri, il sacerdote ha bisogno di
dedicare tempo allo studio, in modo
da poter migliorare sia lo stile che la
profondità delle sue parole. Siccome
lo scopo della predicazione è sempre
e solo soprannaturale, il sacerdote
deve avere un rapporto assiduo con
lo Spirito Santo, che accompagna
intimamente i cuori degli uomini e
mette nelle loro mani il frutto di
questo ministero della Parola.

In terzo luogo, il sacerdote è colui
che accompagna le anime. Come
assicurava san Josemaría, con la
direzione o accompagnamento
spirituale «si è cominciata e si è fatta
l’Opera; e con questo lavoro,
principalmente, occorre darle
continuità»[21]. Questa attività,
pertanto, è imprescindibile per il suo
sviluppo, fa parte del nocciolo del
carisma e riguarda tanto i laici che i
sacerdoti. Il sacerdote segue molta



gente, ogni tipo di persone, senza
escludere nessuno, però si occupa in
modo speciale dei suoi fratelli e delle
sue sorelle dell’Opus Dei. Si tratta di
una «attività bellissima, sacrificata,
che non brilla, ma molto gradita da
Dio e molto feconda»[22], perché
oltretutto ha un grande effetto
moltiplicatore. Difendendo sempre la
libertà di ciascuno, la sua funzione «è
quella di aprire nuove prospettive,
aiutare la formazione di un criterio,
indicare gli ostacoli e i mezzi
adeguati per superarli, correggere le
deformazioni o le deviazioni del
cammino, incoraggiare sempre:
senza perdere mai il punto di vista
soprannaturale, che è una
affermazione ottimista, perché ogni
cristiano può dire che tutto può con
l’aiuto divino (cfr. Fil 4, 13)»[23]. Il
sacerdote, con la sua missione di
consiglio spirituale, fa in modo che
tutte le persone possano trovare in
lui la vicinanza, la compassione e la



tenerezza dello stesso Gesù, che egli
rappresenta[24].

Infine, il quarto compito con il quale
il sacerdote deve apportare vita
nell’Opera è quello di una dedizione
entusiasta alla formazione dottrinale,
alla trasmissione della fede. Nel
nostro contesto culturale non è
possibile fare a meno di dedicare
molte energie a questo aspetto
dell’attività sacerdotale. In casi
sempre più numerosi si tratta di un
primo annuncio che spesso richiede,
a sua volta, una reimpostazione
personale di molti temi. «La dottrina
è sempre la stessa, ma le strade
attraverso le quali gli uomini
possono arrivare ad assimilarla e a
innamorarsene sono diverse»[25].
Questa missione, pertanto, si realizza
attraverso i mezzi che si adattano
meglio alle necessità del momento:
meditazioni, lezioni, conferenze,
seminari, pubblicazioni, interventi
nei mezzi di comunicazione o nelle



reti sociali, ecc. Il sacerdote ha
bisogno di una formazione
intellettuale profonda, che
arricchisca la sua vita spirituale e
che gli permetta di condividere con i
suoi fratelli una profonda
conoscenza della fede. Questa
formazione non si propone di
trasmettere solamente alcune
conoscenze, ma di dare a ciascuno e
a ciascuna gli strumenti necessari
perché elaborino una sintesi
personale della loro fede, e siano così
capaci di illuminare tutti e anche di
imparare da tutti.

Naturalmernte, non tutti i sacerdoti
saranno esperti in ognuna di queste
attività, né si sentiranno attratti da
tutte con la stessa intensità. In ogni
luogo si cerca con prudenza di
trovare le attività che si adattano
meglio a ognuno, tenendo conto
anche delle necessità dell’Opera. È
chiaro che vi sono molte altre cose
buone da fare, ma queste quattro



attività, distribuite sulla base delle
caratteristiche personali di ciascuno,
costituiscono il nucleo del loro
ministero: in esse il sacerdote
numerario o aggregato si fa santo e
fa santi i suoi fratelli. Questa è la sua
maniera concreta di lavare i piedi ai
suoi. «È necessario che siamo come il
canovaccio, che non si nota – diceva
san Josemaría -, affinché gli altri
risplendano con il ricamo dell’oro e
delle sete raffinate delle loro virtù,
sapendo metterci in un angolo, in
modo che i vostri fratelli risplendano
con il loro lavoro professionale
santificato, nello stato in cui si
trovano e nel mondo»[26]. Tutto
questo richiede al sacerdote una
forte consapevolezza della propria
missione e un’intima unione con
Cristo, specialmente quando altre
attività potrebbero apparire forse
più urgenti, efficaci o attraenti.
Impegnarsi in questo compito
presuppone una rinnovata fedeltà
alla luce del 2 ottobre, della quale fa



parte anche, come un altro aspetto di
questa stessa fedeltà, l’adattamento
alle necessità spirituali e culturali del
momento.

Uno stile proprio fatto di
secolarità, unità e libertà

L’identità e la missione sacerdotale si
incarnano nella vita di ciascuno con
tonalità e maniere proprie, ma
dando luogo a una forma pastorale
concreta. Indubbiamente, «il fatto
che i sacerdoti della Prelatura
vivano, come gli altri, lo spirito
dell’Opera, implica un certo stile
sacerdotale»[27]: uno stile i cui tratti
possiamo scoprire nel sacerdozio di
san Josemaría, sviscerando tutto ciò
che in lui c’è di perenne e di
universale. Anche se esiste
solamente un unico sacerdote, Gesù
Cristo, ed è unico il sacerdozio del
quale partecipano tutti i sacerdoti
della Chiesa in ogni tempo, è anche
vero che troviamo nella Chiesa



diversi stili sacerdotali, secondo la
vocazione e la missione peculiare di
ciascuno. Cercando di delineare lo
stile di un sacerdote dell’Opus Dei,
possiamo tornare nuovamente
all’immagine del tappeto.
Riflettendoci, esistono in realtà molti
tipi di tappeti, e seglierne uno può
essere complicato, data la
straordinaria diversità di tessuti e di
materiali diversi con i quali sono
confezionati, le grandezze e le forme
diverse, ecc. Che tipo di tappeto è il
sacerdote numerario o aggregato?

In questo caso lo stile è segnato da
vari fattori: la vita di famiglia, alla
quale partecipano attivamente; la
dedizione ai loro fratelli e sorelle, e
alle attività apostoliche dell’Opus Dei;
la spiritualità concreta che impregna
il loro rapporto con Dio e con gli altri,
e gli ulteriori aspetti della loro
missione che danno una impronta
particolare al loro sacerdozio. Tale
impronta non va intesa come uno



schema, come un principio di
uniformità, perché ognuno conserva
il proprio carattere e la propria
personalità. Si tratta, piuttosto, di
uno stile che germoglia con
semplicità dal carisma che diventa
vita e che, per ciò stesso, serve tale
carisma.

Tra tutto, forse il carattere prioritario
di questo stile peculiare è la
secolarità che i sacerdoti hanno
vissuto prima della loro ordinazione
e che non perdono col sacerdozio.
Questa secolarità comporta una
maniera di pensare e di
comprendere la realtà che san
Josemaría chiamava mentalità
laicale. Si tratta di un aspetto
fondamentale del ministero
sacerdotale dei numerari e degli
aggregati, fra l’altro perché le attività
apostoliche nelle quali sono chiamati
a prestare servizio sono secolari:
dirette da laici e a loro orientate. Il
sacerdote numerario o aggregato è al



servizio di chi dirige quelle attività; è
per lui un sostegno, senza la pretesa
di occupare uno spazio di governo
che non appartiene a questa
mentalità laicale. Proprio per il suo
amore al sacerdozio e per tale
secolarità così caratteristica, san
Josemaría consigliava ai sacerdoti di
non mettersi «mai nelle cose
temporali. Sono i laici, ognuno
secondo coscienza, quelli che si
occupano delle cose della terra»[28]. In
questo modo i sacerdoti possono
prevenire meglio il rischio del
clericalismo e stimolare la libertà
personale dei laici.

Lo stile proprio del sacerdote
numerario o aggregato è fortemente
marcato dalla missione di essere 
strumento di unità nel luogo in cui
vive, specialmente nei centri
dell’Opera e in alcuni aspetti del loro
governo. Il cuore del sacerdote
impara da Gesù a servire con gioia
tutte le persone, vegliando perché si



avvicinino al Signore senza
attaccarsi a chi è solo uno strumento
e vegliando «con tutte le sue forze
affinché non si formino mai gruppi o
congreghe»[29] attorno a sé. I
sacerdoti non fanno un lavoro
personalistico: sono consapevoli che
stanno compiendo il lavoro di Cristo
nel mondo attraverso l’Opus Dei. Le
anime sono nelle loro mani, ma non
sono loro: sono di Dio

Allo stesso tempo, dato che il loro
cuore è grande, a misura di quello di
Cristo, san Josemaría scriveva che
ogni sacerdote suo figlio «non può
limitarsi a compiere gli incarichi
apostolici che gli hanno affidato.
Deve avere iniziativa […]»[30]. Questo
è ancor più vero là dove i cristiani
sono pochi o dove le attività
dell’Opus Dei richiedono un tempo
meno assorbente. «Non è nostro il
modo di stare con le braccia
conserte, aspettando che le anime
arrivino»[31], perché non fu neanche



il modo di fare di Gesù: nel Vangelo
vediamo che il Signore esce in cerca
delle anime. Non aspetta che
vengano da lui; si dirige dove c’è
gente: nelle piazze dei villaggi, sulle
sponde del lago, nel Tempio.

Nell’agire «con iniziativa per avere
un’abbondante lavoro
sacerdotale»[32], il sacerdote
numerario o aggregato tiene conto,
naturalmente, che la sua prima
preoccupazione è tesa a
incrementare la vita interiore e
l’apostolato di tutti i membri
dell’Opera. Per ottenere questo, a
parte essere sempre al servizio della
Prelatura dell’Opus Dei, obbedendo
al prelato e ai suoi vicari, come ogni
sacerdote al suo ordinario, si avvale
del sostegno e del consiglio dei
direttori per ciò che riguarda le sue
attività. D’altra parte, «nella misura
del possibile, collabora anche alle
attività della diocesi»[33]. È naturale,
perché il sacerdote dell’Opus Dei sa



di essere secolare, uguale ai suoi
fratelli diocesani, sia per mentalità
che per formazione. Per questo
motivo stringerà con altri sacerdoti
legami di amicizia e collaborerà con
loro, sempre che le proprie attività
glielo permettano, offrendosi per
confessare o per aiutare nelle diverse
attività che si svolgono nelle
parrocchie. In definitiva, è grande
l’importanza apostolica del sacerdote
che sta nel posto nel quale è stato
chiamato e che, al tempo stesso, non
ha paura di lanciarsi in nuove
iniziative apostoliche, complicandosi
la vita per amore al Signore.

* * *

«Molte cose grandi dipendono dal
sacerdote: abbiamo Dio, portiamo a
Dio, diamo Dio»[34]. Questa è la
missione gigantesca che il Signore ha
affidato quella notte nel Cenacolo ai
primi sacerdoti della sua Chiesa.
Prima di farlo, tuttavia, ha voluto



incidere nei loro cuori l’unico
atteggiamento che rende possibile il
servizio sacerdotale: abbassarsi,
inginocchiarsi, come l’ultimo, lavare
i piedi agli altri. Questa è la
principale scuola per vivere un
sacerdozio santo, chiamato a
vivificare la Chiesa attraverso il
carisma che Dio ha voluto per l’Opus
Dei. In questa missione nessun
sacerdote è solo, perché Maria,
«madre dei sacerdoti»[35], li ascolta
quando, bisognosi del suo aiuto, la
cercano.

[1] In questo articolo si
approfondisce la vocazione dei
numerari e degli aggregati che
vengono ordinati sacerdoti. Non è il
caso di quegli altri sacerdoti,
anch’essi «con il carisma del 2
ottobre», che tuttavia sono
incardinati in una Chiesa particolare



e rimangono all’intero servizio di
essa.

[2] Cfr. J. L. González – J. Aurell,
«Josemaría Escrivá en los años
treinta: los sacerdotes amigos», 
Studia et Documenta, vol. 3, 2009, pp.
41-106.

[3] Si tratta delle lettere numero 10,
25 e 26, datate rispettivamente 2-
II-1945, 28-III-1955 e 8-VIII-1956, e
poi inviate nel 1966, 1964 e 1966, in
questo stesso ordine.

[4] San Josemaría, «Sacerdote per
l’eternità», in La Chiesa nostra
Madre, Ares, Milano 1993, n. 35, p.
70.

[5] P. Berglar, Opus Dei. La vita e
l’opera del Fondatore Josemaría
Escrivá, Rusconi, Milano 1987, p. 210.

[6] San Josemaría, Carta 10, n. 17.



[7] San Josemaría, Apuntes íntimos, n.
127. Cfr. A Vázquez de Prada, Il
fondatore dell’Opus Dei, vol. I,
Leonardo International, Milano 1999,
p. 110.

[8] San Josemaría, Carta 26, n. 1.
Alcuni anni dopo il Concilio Vaticano
II sottolineerà questa concezione del
sacerdozio: in virtù dell’ordinazione
e della missione che hanno ricevuto,
i presbiteri «sono promossi al
servizio di Cristo, Maestro, Sacerdote
e Re, partecipando al suo
ministero» (Decr. Presbyterorum
Ordinis, n. 1).

[9] P. Casciaro, Al di là dei sogni più
audaci, Ares, Milano 1995, p. 61.

[10] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 28-
X-2020, n. 21.

[11] Cfr. F. Ocáriz, Lettera pastorale,
28-X-2020, n. 21.

[12] San Josemaría, Carta 26, n. 7.



[13] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 28-
X-2020, n. 20. Cfr. Codice di Diritto
Canonico, c. 295 in fine.

[14] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 28-
X-2020, n. 20.

[15] San Giovanni Paolo II, enc. 
Ecclesia de Eucharistia, n. 1.

[16] San Josemaría, Carta 26, n. 30.

[17] San Josemaría, A tu per tu con
Dio, n. 259.

[18] San Josemaría, Carta 28-I-1975,
citata in E. Burkhart, J. López, Vita
quotidiana e santità
nell’insegnamento di San Josemaría
Escrivá, vol. II, Libreria Editrice
Vaticana, Città del Vaticano 2018, p.
357.

[19] Cfr. Concilio Vaticano II, Decreto 
Presbyterorum Ordinis, n. 4.

[20] La predicazione può assumere
forme diverse: una lezione



dottrinale, una conversazione, una
omelia, una meditazione, ecc. Sono
generi diversi, con finalità diverse,
che richiedono approcci e metodi
diversi. D’altra parte, anche i laici
commentano la Parola di Dio nella
vita dell’Opus Dei, ma in situazioni
nelle quali non è richiesto il
ministero sacerdotale, come in un
circolo breve, nel commento del
Vangelo, nelle conversazioni di
formazione, ecc.

[21] San Josemaría, Carta 26, n. 35.

[22] Ibid., n. 35.

[23] Ibid., n. 37.

[24] Cfr. Papa Francesco, Discorso in
un simposio sul sacerdozio, 17-
II-2022.

[25] San Josemaría, Carta 26, n. 38.

[26] Ibid., n. 8.



[27] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 28-
X-2020, n. 20.

[28] San Josemaría, Carta 26, n. 51.

[29] San Josemaría, Carta 10, n. 32.

[30] San Josemaría, Carta 26, n. 35.

[31] Ibid.

[32] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 28-
X-2020, n. 20.

[33] Ibid.

[34] San Josemaría, Carta 26, n. 17.

[35] Papa Francesco, Omelia, 29-
III-2018.

José Manuel Antuña, Andrés
Cárdenas, Gerard Jiménez



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/sacerdoti-
numerari-aggregati-opus-dei-perche-gli-

altri-possano-brillare/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/sacerdoti-numerari-aggregati-opus-dei-perche-gli-altri-possano-brillare/
https://opusdei.org/it-it/article/sacerdoti-numerari-aggregati-opus-dei-perche-gli-altri-possano-brillare/
https://opusdei.org/it-it/article/sacerdoti-numerari-aggregati-opus-dei-perche-gli-altri-possano-brillare/
https://opusdei.org/it-it/article/sacerdoti-numerari-aggregati-opus-dei-perche-gli-altri-possano-brillare/

	Sacerdoti numerari o aggregati: Perché gli altri “possano brillare”

